Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

Epistemologi Integratif Abdurrahman Wahid
sebagai Solusi Fragmentasi Pendidikan Islam Modern

Widyawati Chandra*, Muhammad Babul Ulum
Sekolah Tinggi Agama Islam Sadra, Jakarta, Indonesia

*wdychandral23@gmail.com

Received: 24 September 2025; Revised: 12 December 2025; Accepted: 23 December 2025
Available online: 31 December 2025

How to cite (APA): Chandra, W., & Ulum, M. B. (2025). Paradigma Pendidikan Islam Transformatif dalam Pemikiran
Abdurrahman Wahid: Integrasi Epistemologi, Spiritualitas, dan Keadilan Sosial. HUMANIKA, 32(2).
https://doi.org/10.14710/humanika.v32i2.78168

Permalink/DOI: 10.14710/humanika.v32i2.7816

Abstract

This article offers a philosophical examination of the paradigm of transformative Islamic education based on the thinking
of Abdurrahman Wahid (Gus Dur). This research uses a qualitative approach—literature study and interpretive
philosophical analysis—to outline the ontological, epistemological, and axiological foundations of Gus Dur's
transformative education. The findings indicate that Gus Dur positioned religious rationality as the epistemological basis
that integrates reason, revelation, and historical experience. Education is not merely transfer of information, but rather
an emancipatory practice that develops intellectual, moral, and spiritual dimensions in a balanced manner—producing
individuals who are humanistic, inclusive, and committed to social justice. This article presents the implications of
curriculum, pedagogy, and educational policy for realizing this transformative model in the context of Islamic boarding
schools (pesantren), madrasahs (madrasahs), and religious universities.

Keywords: transformative Islamic education; Abdurrahman Wahid; religious rationality; multiculturalism; social justice;
integrative epistemology

Abstrak

Artikel ini menawarkan telaah filosofis tentang paradigma pendidikan Islam transformatif berdasarkan pemikiran
Abdurrahman Wahid (Gus Dur). Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif—studi kepustakaan dan analisis
filsafat interpretatif—untuk menguraikan landasan ontologis, epistemologis, dan aksiologis pendidikan transformatif ala
Gus Dur. Temuan menunjukkan bahwa Gus Dur menempatkan rasionalitas religius sebagai basis epistemologis yang
mengintegrasikan akal, wahyu, dan pengalaman historis. Pendidikan tidak semata transfer informasi, melainkan praksis
emansipatoris yang mengembangkan dimensi intelektual, moral, dan spiritual secara seimbang—menghasilkan insan
yang humanis, inklusif, dan berkomitmen pada keadilan sosial. Artikel ini menyajikan implikasi kurikulum, pedagogi, dan
kebijakan pendidikan untuk mewujudkan model transformatif tersebut di konteks pesantren, madrasah, dan perguruan
tinggi keagamaan.

Kata Kunci: pendidikan Islam transformatif; Abdurrahman Wahid; rasionalitas religius; multikulturalisme; keadilan sosial;
epistemologi integratif

Latar Belakang

Pendidikan merupakan instrumen utama pembentukan peradaban dan karakter masyarakat. Dalam
tradisi filsafat pendidikan, persoalan tentang tujuan, bentuk, dan metode pendidikan selalu berkaitan
erat dengan pandangan tentang manusia—hakikatnya, potensinya, serta relasinya dengan
lingkungan sosial dan dimensi transendental. Dalam tradisi Islam, manusia dipahami sebagai makhluk
yang membawa citra khaliq secara terbatas. Manusia kemudian diberi amanat (khalifah) serta
kecakapan berpikir (‘ag/) dan nurani (galb) untuk dapat menjadikan pendidikan sebagai tugas
pemanusiaan (humanizing function) yang komprehensif.

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 195
This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0
https://doi.org/10.14710/humanika.v32i2.78168

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

Pendidikan Islam sebagai salah satu institusi sosial, kultural, dan spiritual memiliki peran
strategis dalam membentuk karakter, pola pikir, serta orientasi hidup umat. Di Indonesia, pendidikan
Islam tidak hanya menjadi wahana transmisi ilmu keagamaan, tetapi juga berfungsi sebagai medium
pembentukan kesadaran kebangsaan, sosial, dan kemanusiaan. Dalam sejarahnya, pendidikan Islam
berkontribusi besar dalam melahirkan ulama, cendekiawan, dan tokoh pergerakan yang berperan
penting bagi bangsa. Namun, seiring perkembangan zaman, tantangan yang dihadapi pendidikan
Islam semakin kompleks, terutama terkait relevansinya dengan modernitas, pluralisme, dan
demokrasi.

Dalam konteks ini, pemikiran Abdurrahman Wahid (Gus Dur) menjadi signifikan untuk ditelaah.
Sebagai tokoh Muslim, cendekiawan, dan Presiden Republik Indonesia ke-4, Gus Dur tidak hanya
dikenal karena kiprahnya di bidang politik, tetapi juga karena pandangan filosofisnya mengenai
pendidikan, kemanusiaan, dan kebudayaan. Abdurrahman Wahid (Gus Dur) sebagai figur publik,
intelektual, dan pemikir Islam menawarkan perspektif yang merespons kompleksitas ini. la
mengusung gagasan pendidikan yang bersifat transformatif, tidak hanya untuk membentuk
kecakapan kognitif tetapi juga untuk memelihara nilai-nilai kemanusiaan, pluralisme, dan keadilan
sosial (Wahid, 2002, 2007).

Konsepnya mengenai rasionalitas religius menyediakan basis epistemik yang menggabungkan
wahyu, rasio, dan pengalaman sosial sehingga pendidikan menjadi wahana dialog antar-dimensi
pengetahuan. Artinya, Abdurrahman Wahid menekankan pentingnya rasionalitas religius sebagai
fondasi epistemologis, yang membuka ruang dialog antara teks-teks keagamaan dengan realitas
sosial, antara tradisi Islam dengan modernitas, serta antara identitas keislaman dengan
keindonesiaan. Kajian atas pemikiran Gus Dur penting dilakukan untuk merumuskan suatu model
pendidikan Islam yang tidak terjebak pada dikotomi antara sakral dan profan, antara tradisi dan
modernitas, atau antara agama dan ilmu pengetahuan. Melalui perspektif Gus Dur, pendidikan Islam
dapat dikembangkan sebagai sebuah sistem yang integratif, inklusif, dan transformatif. Artinya,
pendidikan Islam tidak hanya berorientasi pada transfer pengetahuan, tetapi juga pada pembentukan
kesadaran kritis, penghargaan terhadap pluralitas, serta komitmen terhadap keadilan sosial.

Di era globalisasi, pendidikan Islam menghadapi berbagai tantangan besar berupa derasnya arus
teknologi digital, penetrasi budaya populer, serta orientasi materialisme yang seringkali mengikis
nilai-nilai moral dan spiritual. Di antara contoh fenomena tersebut adalah rendahnya tingkat
kepercayaan peserta didik terhadap otoritas keilmuan karena digantikan oleh influencer, lebih hafal
figure selebritas disbanding tokoh agama, ilmu dipandang secara instan bukan proses pembentukan
karakter sehingga nilai adab sebelum ilmu hilang, dan sebagainya. Lembaga pendidikan Islam perlu
merespons kondisi ini dengan pendekatan yang kreatif dan adaptif, seperti implementasi dialog yang
setara dalam pembelajaran antara guru dan murid, kiai dan santri, atau dosen dan mahasiswa,
menumbuhkan daya kritis peserta didik, dan sebagainya. Pemikiran Gus Dur yang menggabungkan
rasionalitas dengan spiritualitas, serta keterbukaan terhadap pluralitas, menjadi inspirasi penting
dalam merancang sistem pendidikan yang mampu menjawab tantangan kontemporer.

Lebih jauh, pendidikan Islam selama ini sering kali terjebak dalam pola konservatif yang
mengutamakan hafalan, dogmatisme, dan reproduksi tradisi, sehingga kurang memberi ruang pada
pengembangan daya kritis, kreativitas, dan keterampilan sosial peserta didik. Hal ini berdampak pada
lemahnya kemampuan generasi Muslim untuk bersaing dalam ranah global maupun menghadapi
problem sosial yang kompleks. Pemikiran Gus Dur menawarkan jalan keluar melalui integrasi ilmu
agama dengan ilmu modern, penguatan nilai-nilai kemanusiaan, serta keberanian melakukan
pembacaan ulang terhadap tradisi.

Dalam konteks Indonesia, pendidikan Islam menghadapi tantangan struktural dan
epistemologis yang signifikan. Salah satu masalah klasik adalah dikotomi ilmu agama dan ilmu umum

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 196

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

yang menuntut rekonstruksi epistemik agar ilmu tidak hidup dalam silo yang saling mengasingkan
(Nata, 2010; Qomar, 2005). Dampak nyata dari dikotomi ini mencakup fragmentasi pengetahuan,
senjangnya kompetensi antara keberagaman nilai-nilai spiritual dan tuntutan modernitas, serta
potensi konflik identitas pada peserta didik. Perkembangan pendidikan Islam di Indonesia saat ini
juga menghadapi tantangan besar berupa globalisasi ilmu pengetahuan dan teknologi. Di satu sisi,
peluang terbuka luas untuk mengintegrasikan sains modern dengan nilai-nilai spiritual. Namun di sisi
lain, terdapat potensi krisis identitas apabila pendidikan Islam hanya menjadi pengikut tren global
tanpa menawarkan kerangka konseptual yang khas. Pemikiran Gus Dur, yang menekankan integrasi
rasionalitas religius dan nilai kemanusiaan universal, menjadi relevan untuk merumuskan arah
pendidikan Islam yang kontekstual dan adaptif.

Lebih lanjut, modernisasi dan orientasi teknokratis pada sebagian praktik pendidikan
mengakibatkan reduksi fungsi pendidikan menjadi sekadar produksi keterampilan instrumental
untuk pasar kerja—sebuah kondisi yang mengabaikan pendidikan sebagai sarana pembentukan nilai,
etika, dan kepedulian sosial (Miswari, 2024). Di sisi lain, kebangkitan narasi fundamentalisme yang
menafikan pluralitas juga menjadi tantangan lain yang mengancam atmosfer pedagogis inklusif.
Transformasi sosial dan budaya yang cepat menuntut sistem pendidikan Islam untuk menghasilkan
lulusan yang tidak hanya kompeten secara intelektual, tetapi juga memiliki sensitivitas sosial dan
kepekaan etis. Dalam hal ini, pendidikan transformatif yang digagas oleh sejumlah pemikir
kontemporer menemukan resonansinya dengan pandangan Gus Dur. Dengan menekankan aspek
pembebasan, humanisasi, dan kesetaraan, pendidikan Islam dapat tampil sebagai kekuatan
perubahan sosial yang konstruktif.

Secara historis, lembaga pendidikan Islam di Indonesia—terutama pesantren dan madrasah—
telah memainkan peran vital dalam pembentukan karakter bangsa. Namun, tantangan modernisasi
membuat sebagian lembaga tersebut mengalami kebingungan antara mempertahankan tradisi dan
memenuhi tuntutan zaman. Pendekatan integratif ala Gus Dur seperti telah dinyatakan di atas
memberi inspirasi bahwa modernisasi tidak selalu berarti meninggalkan tradisi, melainkan
menafsirkannya kembali secara kreatif dan kontekstual dengan zamannya. Faktor lain yang juga turut
ditelaah adalah fakta pluralitas masyarakat Indonesia yang terdiri dari beragam etnis, agama, dan
budaya juga menuntut pendidikan Islam yang inklusif. Gus Dur dikenal sebagai tokoh yang gigih
memperjuangkan pluralisme dan toleransi, sehingga relevan dijadikan basis teoretis dalam
merumuskan kurikulum yang menanamkan semangat hidup berdampingan dalam perbedaan. Hal ini
penting, mengingat salah satu problem serius dunia pendidikan adalah meningkatnya intoleransi di
kalangan generasi muda. Selain itu, meningkatnya arus fundamentalisme dan radikalisme di kalangan
pelajar dan mahasiswa menambah urgensi penelitian ini. Fenomena tersebut tidak dapat dilepaskan
dari praktik pendidikan yang kadang terjebak pada indoktrinasi, bukan dialog kritis. Dengan
mengedepankan rasionalitas religius, Gus Dur mengajarkan bahwa iman tidak perlu bertentangan
dengan kebebasan berpikir. Perspektif ini menjadi basis bagi pendidikan Islam yang membangun daya
kritis sekaligus menjaga spiritualitas.

Sejarah pendidikan Islam menampilkan berbagai upaya sintesis antara transmisi tradisi tekstual
dan pengembangan rasionalitas ilmiah. Dalam konteks Nusantara, proses kolonialisme dan
modernisasi memperkenalkan sistem pendidikan formal yang sering memisahkan agama dan ilmu
pengetahuan sekuler—sebuah pemisahan yang menjadi sumber ketegangan epistemologis (Nata,
2010). Qomar (2005) mengkritik fragmen epistemik ini dan mendorong pembaruan metodologis
untuk mencegah marginalisasi salah satu sumber pengetahuan.

Pemikir klasik seperti al-Farabi, Ibn Sina, dan al-Ghazali menunjukkan tradisi pendidikan yang
holistik, sementara pada masa modern tokoh seperti Nurcholish Madjid, Abuddin Nata, dan Gus Dur

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 197

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

memperjuangkan rekonstruksi epistemologi agar pendidikan Islam relevan dengan tuntutan zaman
tanpa kehilangan akarnya.

Proses genealogi pendidikan Islam tidak hanya memperlihatkan kontinuitas tradisi keilmuan,
tetapi juga dialektika yang dinamis dengan konteks sosial-politik. Di abad pertengahan, misalnya,
model madrasah yang diperkenalkan Nizam al-Mulk di Baghdad bukan hanya berfungsi sebagai
institusi pendidikan, tetapi juga sebagai instrumen politik dan legitimasi kekuasaan (Makdisi, 1981).
Hal ini menunjukkan bahwa pendidikan Islam sejak awal memiliki keterkaitan erat dengan dimensi
sosial, politik, dan ideologis.

Dikotomi ilmu agama dan ilmu rasional semakin mengeras ketika kolonialisme memperkenalkan
model pendidikan Barat di dunia Islam, termasuk Indonesia. Pendidikan kolonial Belanda dirancang
untuk menghasilkan tenaga birokrasi modern, sementara pendidikan tradisional Islam (pesantren dan
surau) tetap bertumpu pada transmisi teks agama (Steenbrink, 1986). Pemisahan ini melahirkan dua
sistem pengetahuan yang berjalan paralel, tetapi jarang bersentuhan secara epistemologis. Upaya
integrasi kemudian muncul seiring kesadaran para pembaharu Islam abad ke-20. Di Mesir,
Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha menekankan pentingnya membangun kembali relasi harmonis
antara agama dan sains modern (Hourani, 1983). Di Indonesia, gagasan serupa diperjuangkan oleh
tokoh-tokoh seperti Ahmad Dahlan dan Hasyim Asy’ari yang mengembangkan model pendidikan
Islam modern dengan mengadopsi metode pembelajaran Barat tanpa meninggalkan basis spiritual
dan moral (Noer, 1996). Kritik terhadap dikotomi ini semakin menguat pada dekade 1970-an hingga
1990-an, ketika wacana Islamisasi ilmu pengetahuan diperkenalkan oleh Syed Muhammad Naquib al-
Attas dan Ismail Raji al-Faruqi. Menurut mereka, keterpisahan antara ilmu agama dan ilmu sekuler
berkontribusi pada krisis epistemologi dalam dunia Muslim (Al-Attas, 1993; Al-Farugqi, 1982). Gagasan
ini mendapat sambutan di banyak negara Muslim, termasuk di Indonesia, meskipun pelaksanaannya
menghadapi tantangan serius.

Abuddin Nata (2010) menegaskan bahwa pendidikan Islam di Indonesia perlu mengembangkan
metodologi yang mampu menyatukan spiritualitas, moralitas, dan rasionalitas. Hal ini menuntut
adanya revisi kurikulum yang tidak hanya mengajarkan pengetahuan agama secara normatif, tetapi
juga mengintegrasikan sains sosial dan ilmu alam. Dengan demikian, pendidikan Islam dapat berperan
dalam menjawab persoalan kemanusiaan kontemporer seperti kemiskinan, ketidakadilan, dan
kerusakan lingkungan.

Nurcholish Madjid (1992) memandang dikotomi ini sebagai warisan sejarah yang harus diatasi
melalui desakralisasi aspek-aspek tertentu dari tradisi. Baginya, ilmu pengetahuan bersifat universal
dan tidak boleh dikotakkan sebagai “ilmu agama” versus “ilmu sekuler.” Perspektif ini berupaya
membuka ruang bagi pendidikan Islam untuk lebih adaptif dengan perkembangan modern tanpa
kehilangan identitas spiritualnya.

Gus Dur menambahkan dimensi khas Indonesia dalam wacana integrasi. la menekankan bahwa
pendidikan Islam harus mampu membangun kesadaran sosial yang kritis dan humanis (Wahid, 2001).
Bagi Gus Dur, tujuan utama pendidikan bukan hanya mentransfer pengetahuan, tetapi juga
membebaskan manusia dari struktur ketidakadilan. Dengan demikian, integrasi epistemologi dalam
pendidikan Islam juga berarti integrasi nilai keadilan sosial ke dalam sistem pendidikan.

Dalam praktiknya, beberapa perguruan tinggi Islam di Indonesia telah mencoba melakukan
integrasi melalui kurikulum interdisipliner. Universitas Islam Negeri (UIN) misalnya, sejak reformasi
awal 2000-an, mengembangkan fakultas-fakultas umum seperti sains, kedokteran, dan ekonomi
dalam satu payung keilmuan Islam (Azra, 2015). Transformasi IAIN menjadi UIN mencerminkan
keseriusan untuk menghapus sekat antara ilmu agama dan ilmu umum, meskipun tantangan
epistemologis masih dirasakan.

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 198

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

Selain institusi formal, pesantren juga mengalami proses integrasi. Banyak pesantren modern
mengajarkan mata pelajaran umum seperti matematika, biologi, dan teknologi informasi
berdampingan dengan kajian kitab kuning (Ziemek, 1986). Model pendidikan ini berusaha
mempertahankan otoritas keilmuan Islam klasik sekaligus membuka ruang bagi generasi santri untuk
bersaing dalam dunia modern. Pada level global, upaya integrasi ini mendapatkan momentum baru
dengan munculnya pendekatan post-traditionalist yang berusaha menggabungkan kritik sosial, teori
modern, dan tradisi Islam. Di Indonesia, tokoh-tokoh seperti Amin Abdullah (2006) mendorong
paradigma integratif-interkonektif, di mana setiap cabang ilmu harus dipahami sebagai bagian dari
jaringan pengetahuan yang saling terkait. Pendekatan ini dianggap lebih kontekstual dan relevan
untuk mengatasi tantangan epistemologi pendidikan Islam di era globalisasi.

Paulo Freire (1970) memperkenalkan gagasan pendidikan sebagai praksis—kombinasi antara
refleksi kritis dan aksi. Pendidikan harus membebaskan, bukan mengokohkan struktur penindasan.
Konsep ini memiliki korelasi kuat dengan nilai-nilai dasar pendidikan Islam yang menekankan
pembentukan moral dan tanggung jawab sosial. Di Indonesia, pendidikan transformatif menjadi
relevan untuk merespons fenomena intoleransi, marginalisasi, dan kemiskinan yang seringkali saling
terkait. Paulo Freire (1970) mengkritik model pendidikan banking system yang hanya menempatkan
siswa sebagai penerima pengetahuan pasif. la menawarkan pendekatan dialogis, di mana pendidik
dan peserta didik terlibat dalam proses pembebasan melalui kesadaran kritis (conscientizacao).
Konsep ini sangat relevan untuk pendidikan Islam, karena sejalan dengan prinsip ta’dib—
pembentukan manusia beradab—yang menekankan kesadaran etis, spiritual, dan sosial (Al-Attas,
1993).

Dalam konteks pendidikan Islam, gagasan transformatif menuntut agar pembelajaran tidak
berhenti pada penguasaan teks, tetapi juga pada internalisasi nilai yang mendorong perubahan sosial.
Menurut Abdurrahman Mas’ud (2007), pendidikan Islam harus melahirkan manusia yang tidak hanya
shaleh secara individual, tetapi juga shaleh sosial. Dengan demikian, pendidikan transformatif
mengikat spiritualitas dengan praksis sosial.

Relevansi pendidikan transformatif di Indonesia semakin nyata ketika melihat realitas intoleransi
dan diskriminasi. Menurut penelitian Azra (2015), pluralitas masyarakat Indonesia memerlukan
pendidikan yang menekankan penghormatan terhadap perbedaan. Tanpa itu, pendidikan hanya akan
melestarikan sikap eksklusif dan memperdalam fragmentasi sosial. Selain itu, pendidikan
transformatif berperan penting dalam menghadapi kemiskinan struktural. Freire (1998) menegaskan
bahwa pendidikan membebaskan harus berorientasi pada penghapusan ketidakadilan sosial dan
ekonomi. Prinsip ini dapat diadaptasi dalam pendidikan Islam, di mana zakat, wakaf, dan ukhuwah
sosial dijadikan basis praksis pemberdayaan masyarakat (Hefner, 2009).

Di ranah pesantren, praktik pendidikan transformatif dapat ditemukan dalam tradisi khidmah
dan pengabdian sosial. Santri dididik tidak hanya menguasai ilmu-ilmu agama, tetapi juga melayani
masyarakat. Penelitian Ziemek (1986) menunjukkan bahwa pesantren telah berfungsi sebagai agen
sosial yang mentransformasikan masyarakat melalui dakwah, pendidikan, dan pemberdayaan.

Pada level kebijakan, pendekatan transformatif tercermin dalam kurikulum pendidikan karakter
yang digagas pemerintah Indonesia. Namun, implementasinya seringkali masih normatif dan belum
menyentuh dimensi struktural ketidakadilan (Tilaar, 2002). Pendidikan Islam yang transformatif
menuntut keberanian untuk mengkritik dan memperbaiki sistem sosial yang menindas. Pendidikan
transformatif juga memiliki korelasi dengan konsep amar ma’ruf nahi munkar. Jika difahami secara
kontekstual, ajaran ini tidak hanya berfokus pada perilaku individual, tetapi juga melibatkan
perlawanan terhadap struktur sosial yang tidak adil (Rahardjo, 1999). Dengan demikian, pendidikan
Islam transformatif tidak berhenti pada moralitas pribadi, tetapi berkembang menjadi gerakan sosial.

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 199

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

Dalam kerangka pedagogis, pendekatan ini menekankan dialog, partisipasi, dan kolaborasi.
Menurut Mezirow (2000), pembelajaran transformatif melibatkan proses refleksi kritis yang
memungkinkan peserta didik mengubah kerangka berpikirnya. Di sinilah pendidikan Islam dapat
mengambil peran, karena nilai-nilai ijtihad dan musyawarah sejalan dengan prinsip dialogis dan kritis.
Relevansi pendidikan transformatif juga dapat dilihat dalam tantangan era digital. Generasi muda
Muslim tidak hanya berhadapan dengan masalah moral, tetapi juga dengan arus informasi yang masif
dan hoaks yang memperkuat polarisasi (Campbell & Tsuria, 2021). Pendidikan transformatif dalam
Islam harus mampu membekali literasi digital yang kritis sekaligus berbasis etika keislaman.

Akhirnya, pendidikan transformatif memiliki dimensi global. Gerakan Islam progresif di berbagai
negara menekankan bahwa pendidikan harus menjadi sarana pembebasan dari kolonialisme
epistemologis dan ekonomi (Sardar, 1989). Di Indonesia, wacana ini mendorong lahirnya paradigma
pendidikan Islam yang tidak hanya adaptif, tetapi juga proaktif dalam memperjuangkan keadilan
sosial dan kemanusiaan.

Muthahhari (2008, 2011) menegaskan bahwa epistemologi Islam memadukan beberapa
sumber pengetahuan: rasio, pengalaman empiris, intuisi, dan wahyu. Kewenangan wahyu tidak
otomatis menghapus fungsi akal; justru keduanya saling melengkapi. Pandangan ini melandasi
gagasan Gus Dur tentang rasionalitas religius—suatu kerangka berpikir yang menjaga keterbukaan
intelektual sambil mempertahankan kompas etis religius.

Epistemologi pendidikan Islam tidak dapat dilepaskan dari tradisi filsafat Islam klasik. Al-Farabr,
misalnya, mengembangkan teori pengetahuan yang menempatkan akal aktif sebagai penghubung
antara dunia inderawi dan realitas metafisis. Pemikiran ini kemudian dikembangkan oleh lbn Sina
yang melihat pengetahuan sebagai hasil interaksi antara abstraksi intelektual dan iluminasi spiritual
(Nasr, 2006). Pemaduan ini menunjukkan bahwa epistemologi Islam sejak awal bersifat integratif,
tidak terjebak pada dikotomi rasio dan wahyu.

Al-Ghazali (2000) mengkritik para filsuf Muslim karena dianggap terlalu menekankan rasio,
tetapi ia sendiri tetap mengakui pentingnya akal. Menurutnya, pengalaman sufistik memberi dimensi
intuitif yang tidak dapat dicapai oleh logika semata. Posisi ini memperluas horizon epistemologi Islam
dengan mengakui intuisi sebagai sumber valid pengetahuan. Dengan demikian, epistemologi Islam
membuka ruang bagi integrasi antara dimensi intelektual, spiritual, dan empiris.

Muthahhari (2008) kemudian memperkuat kerangka ini dengan menegaskan bahwa
pengetahuan tidak dapat dipisahkan dari nilai dan etika. Dalam perspektifnya, akal tidak boleh
dibiarkan netral tanpa bimbingan wahyu, sebab akal yang bebas nilai berpotensi terseret pada
hegemoni materialisme. Di sinilah letak relevansinya bagi pendidikan: epistemologi Islam
mengajarkan keseimbangan antara kebebasan berpikir dan orientasi moral.

Epistemologi pendidikan Islam juga mengandung misi sosial. Menurut Rahman (1982), wahyu
berfungsi sebagai inspirasi etis yang mendorong manusia membangun keadilan sosial. Hal ini
mengimplikasikan bahwa pendidikan tidak cukup hanya melatih keterampilan kognitif, melainkan juga
harus menginternalisasikan komitmen terhadap kemanusiaan. Dengan kata lain, epistemologi Islam
menghubungkan ilmu dengan aksi sosial transformatif.

Dalam konteks Indonesia, gagasan ini diadopsi oleh Nurcholish Madjid yang mengusulkan
paradigma “Islam vyes, partai Islam no.” Menurutnya, pendidikan Islam harus mengajarkan
keterbukaan intelektual dan pluralisme tanpa kehilangan identitas spiritual (Madjid, 1992). Pemikiran
ini memperlihatkan bagaimana epistemologi Islam dapat dijadikan dasar bagi praksis pendidikan yang
toleran dan progresif.

Selain itu, Gus Dur menekankan bahwa rasionalitas religius berarti menjadikan wahyu sebagai
kompas etis sekaligus membuka ruang bagi akal untuk melakukan inovasi. la menolak sikap anti-
intelektualisme yang sering muncul dalam sebagian komunitas keagamaan. Menurut Gus Dur, iman

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 200

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

dan rasio harus berjalan beriringan, karena tanpa keterbukaan intelektual, pendidikan Islam akan
terjebak pada dogmatisme (Wahid, 2001).

Epistemologi pendidikan Islam juga memiliki kaitan erat dengan konsep ijtihad. Menurut Arkoun
(1994), ijtihad merupakan bentuk rasionalitas kritis dalam Islam yang memungkinkan pembaruan
hukum dan pendidikan. Dalam kerangka epistemologi, ijtihad bukan sekadar metode hukum,
melainkan strategi pembelajaran untuk melatih kebebasan berpikir dalam bingkai etika wahyu.
Sementara itu, pendekatan kontemporer melihat epistemologi pendidikan Islam sebagai upaya
dekolonisasi pengetahuan. Alatas (2006) menegaskan bahwa dominasi epistemologi Barat dalam
pendidikan di dunia Muslim seringkali menyebabkan terpinggirkannya nilai-nilai Islam. Oleh karena
itu, integrasi epistemologi Islam dengan metodologi modern menjadi penting untuk menghindari
subordinasi intelektual.

Pendidikan tinggi Islam di Indonesia, seperti UIN dan IAIN, mencoba mengimplementasikan
integrasi ini melalui paradigma integratif-interkonektif (Amin Abdullah, 2012). Model ini menolak
dikotomi ilmu agama dan ilmu umum, dan berusaha mengaitkan keduanya dalam kerangka
epistemologis yang saling memperkaya. Pendekatan ini memperlihatkan bahwa epistemologi
pendidikan Islam mampu merespons tantangan modernitas sekaligus menjaga spiritualitas. Akhirnya,
epistemologi pendidikan Islam tidak hanya berurusan dengan teori pengetahuan, tetapi juga dengan
praksis pembelajaran. Konsep dialogis dalam pendidikan Islam, yang menekankan partisipasi dan
musyawarah, dapat dipandang sebagai bentuk konkret epistemologi partisipatif. Dengan demikian,
epistemologi Islam memberi landasan filosofis dan metodologis untuk pendidikan yang kritis, etis,
dan transformatif di tengah kompleksitas dunia modern (Fazlur Rahman, 1982).

Gus Dur menawarkan visi pendidikan yang menekankan kebebasan berpikir, pluralisme, dan
etika kemanusiaan (Wahid, 2002, 2007). Dalam perspektifnya: (1) ilmu agama tidak boleh menutup
ruang kritik; (2) ilmu sekuler tidak boleh meminggirkan dimensi spiritual; dan (3) pendidikan harus
membekali peserta didik dengan kapasitas untuk hidup bersama dalam masyarakat majemuk.
Beberapa kajian (Arif, 2009; Tohet, 2017; Zaenurrosyid, 2021) menempatkan Gus Dur sebagai pemikir
transformatif yang relevan bagi reformasi pendidikan di pesantren dan lembaga pendidikan Islam
lainnya. Gagasannya menekankan ijtihad kontekstual, keseimbangan antara tradisi dan modernitas,
serta tanggung jawab sosial sebagai tujuan pendidikan.

Humanisme Gus Dur berakar dari tradisi pesantren sekaligus interaksinya dengan pemikiran
modern. Dalam karyanya, Gus Dur berulang kali menekankan bahwa pendidikan Islam tidak boleh
terjebak pada indoktrinasi yang kaku, melainkan harus membangkitkan kesadaran kemanusiaan
peserta didik. Nilai humanisme ini, menurut Madjid (1992), sangat dekat dengan gagasan pendidikan
integral yang tidak hanya mengajarkan ilmu, tetapi juga membentuk manusia yang berkarakter,
berempati, dan bertanggung jawab sosial. Dengan demikian, Gus Dur meletakkan fondasi pendidikan
Islam pada basis etika universal yang bersumber dari ajaran agama sekaligus nilai-nilai kemanusiaan.

Multikulturalisme yang digagas Gus Dur memiliki signifikansi penting dalam konteks pendidikan
di Indonesia yang plural. Baginya, sekolah dan pesantren bukan hanya ruang transfer ilmu, melainkan
juga laboratorium sosial tempat siswa belajar hidup berdampingan dengan perbedaan (Wahid, 2007).
Hal ini sejalan dengan teori pendidikan multikultural Banks (2010) yang menekankan pentingnya
integrasi nilai toleransi, keadilan, dan kesetaraan ke dalam kurikulum. Dengan demikian, pendidikan
tidak hanya mencetak lulusan berprestasi akademik, tetapi juga warga negara yang inklusif.

Gus Dur mengajukan kritik terhadap praktik pendidikan Islam yang terlalu menekankan hafalan
tanpa mengasah daya kritis. la mendorong agar peserta didik memiliki keberanian untuk bertanya
dan menguji gagasan, bahkan terhadap otoritas tradisional sekalipun (Tohet, 2017). Sikap ini sejalan
dengan pandangan Freire (1970) mengenai pendidikan kritis, di mana siswa bukan objek pasif,

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 201

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

melainkan subjek aktif yang terlibat dalam dialog untuk membangun pengetahuan. Dengan
perspektif ini, pendidikan Islam diarahkan pada pembebasan, bukan pengekangan intelektual.

Pendekatan pendidikan Gus Dur mencerminkan ijtihad kontekstual, yaitu pembacaan ulang
ajaran Islam sesuai dengan tantangan zaman (Arif, 2009). Dalam konteks globalisasi, pendidikan Islam
harus mampu melahirkan insan yang adaptif, mampu memanfaatkan teknologi, tetapi tetap berakar
pada nilai spiritual. “Hal ini relevan dengan kerangka post-tradisionalisme Islam yang ditawarkan
Abdurrahman Wahid, di mana tradisi tidak ditinggalkan, tetapi diperkaya dengan inovasi modern.”
(Bruinessen, 2013).

Gus Dur menekankan pentingnya kurikulum yang seimbang antara ilmu agama, ilmu umum, dan
keterampilan hidup. la menolak dikotomi yang menempatkan ilmu agama sebagai "lebih tinggi" dan
ilmu sekuler sebagai "lebih rendah" (Zaenurrosyid, 2021). Sebaliknya, keduanya harus diintegrasikan
untuk menciptakan manusia paripurna (insan kamil). Pandangan ini paralel dengan gagasan integrasi
ilmu yang digagas oleh Amin Abdullah (2006), yang melihat perlunya "jembatan epistemologis" antara
sains, agama, dan humaniora.

Multikulturalisme Gus Dur juga berimplikasi pada metode pendidikan. la mendorong model
pembelajaran yang dialogis, partisipatif, dan berbasis pengalaman nyata. Dalam pandangan Gus Dur,
kelas bukan sekadar ruang transfer informasi, melainkan arena perjumpaan nilai, diskusi, dan
penyelesaian masalah bersama (Wahid, 2002). Dengan cara ini, peserta didik belajar menghargai
perbedaan pandangan dan membangun solidaritas sosial.

Pendidikan menurut Gus Dur juga memiliki dimensi politik-etis. la menolak pendidikan yang
hanya memproduksi "tenaga kerja" untuk pasar, tanpa memperhatikan pembentukan kesadaran
kritis. Baginya, pendidikan adalah instrumen untuk membangun masyarakat yang demokratis, adil,
dan beradab. Dengan demikian, pendidikan Islam memiliki mandat ganda: membangun kualitas
individu sekaligus membentuk masyarakat yang berkeadilan. Dalam kerangka humanisme religius,
Gus Dur menempatkan spiritualitas sebagai dasar etis bagi semua dimensi pendidikan. Namun,
spiritualitas yang dimaksud bukanlah bentuk ritualisme semata, melainkan spiritualitas sosial yang
menekankan kasih sayang, empati, dan keberpihakan pada kaum lemah (Wahid, 2007). Pandangan
ini konsisten dengan ajaran Islam yang menempatkan ilmu dan amal sebagai satu kesatuan.

Gus Dur juga menekankan pentingnya peran guru dan kiai sebagai teladan moral. Pendidikan
tidak akan bermakna jika para pendidik gagal menunjukkan integritas dan keteladanan hidup (Arif,
2009). Hal ini memperlihatkan dimensi praksis dalam pemikiran Gus Dur: pendidikan bukan hanya
soal kurikulum, melainkan juga kualitas relasi antara guru dan murid, yang harus dibangun atas dasar
kasih sayang dan penghormatan.

Relevansi pemikiran Gus Dur semakin nyata di tengah tantangan kontemporer, seperti
radikalisme, intoleransi, dan polarisasi sosial. Pendidikan transformatif berbasis humanisme dan
multikulturalisme dapat menjadi strategi untuk memperkuat kohesi sosial dan mencegah fragmentasi
bangsa. Sebagaimana ditegaskan oleh Zaenurrosyid (2021), gagasan Gus Dur mampu menjembatani
kesenjangan antara nilai tradisi Islam dan tuntutan modernitas global. Dengan demikian, pendidikan
Islam transformatif tidak hanya menyelesaikan problem internal umat, tetapi juga berkontribusi pada
pembangunan bangsa yang lebih demokratis dan beradab.

Urgensi penelitian ini juga dapat dilihat dari konteks pembangunan nasional. Pendidikan
merupakan investasi jangka panjang bangsa, dan pendidikan Islam sebagai bagian terbesar dari
sistem pendidikan Indonesia memiliki peran strategis. Dengan mengangkat pemikiran Gus Dur,
penelitian ini berusaha memberikan sumbangan konseptual dalam memperkuat arah kebijakan
pendidikan Islam agar tidak terjebak pada dikotomi antara modernisasi dan tradisi, tetapi mampu
mengharmonisasikan keduanya.

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 202

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

Secara teoritis, penelitian ini memperkaya diskursus filsafat pendidikan Islam dengan
menghadirkan sintesis antara epistemologi klasik dan kontemporer. Selama ini, kajian filsafat
pendidikan Islam kerap terfragmentasi: ada yang menekankan ortodoksi teologis, ada pula yang
cenderung sekuler. Melalui pemikiran Gus Dur, terbuka ruang untuk menawarkan epistemologi
integratif yang menyeimbangkan nalar, wahyu, dan realitas sosial.

Dari sisi praksis, topik ini wajar diangkat karena masyarakat menuntut model pendidikan Islam
yang aplikatif dan moderat. Kurikulum yang hanya menekankan hafalan tanpa pembentukan
kesadaran kritis akan gagal melahirkan generasi yang mampu memecahkan persoalan sosial. Dengan
mengacu pada gagasan Gus Dur tentang pentingnya keberpihakan pada kaum tertindas, pendidikan
Islam dapat diarahkan untuk lebih transformatif dan relevan dengan realitas masyarakat.

Penelitian ini juga memiliki dimensi strategis dalam konteks internasional. Indonesia sebagai
negara dengan populasi Muslim terbesar di dunia sering dijadikan rujukan dalam praktik pendidikan
Islam. Oleh karena itu, mengembangkan model pendidikan Islam transformatif berbasis pemikiran
tokoh seperti Gus Dur bukan hanya penting bagi Indonesia, tetapi juga memiliki signifikansi global.

Pada akhirnya, wajar jika topik ini diangkat karena menyangkut masa depan generasi Muslim di
Indonesia. Tanpa arah filosofis dan epistemologis yang jelas, pendidikan Islam berisiko kehilangan
daya transformasinya. Dengan memanfaatkan pemikiran Gus Dur, penelitian ini ingin menegaskan
bahwa pendidikan Islam tidak hanya harus menjawab tantangan zaman, tetapi juga berkontribusi
aktif dalam menciptakan masyarakat yang adil, demokratis, dan beradab.

Pemikiran Abdurrahman Wahid lebih dikenal luar dalam konteks pluralisme, humanisme, dan
relasi antara agama dan negara. Meski mengandung aspek-aspek pendidikan dan konsepsi filsafat
terutama epistemologi namun belum ada penelitian yang secara serius mengangkat aspek tersebut
sebagai satu bagian utuh dari pemikiran Abdurrahman Wahid. Tentu saja, dengan demikian,
pemikiran Abdurrahman Wahid perlu dikaji secara ilmiah guna menemukan relevansinya dengan
paradigma pendidikan transformatif. Penelitian ini kemudian mengajukan beberapa pertanyaan
berkenaan dengan masalah tersebut, yakni 1) Bagaimana landasan epistemologis pendidikan Islam
transformatif menurut Abdurrahman Wahid? 2) Bagaimana integrasi antara dimensi intelektual,
spiritual, dan moral diwujudkan dalam paradigma pendidikan transformatif menurut Abdurrahman
Wahid? dan 3) Apa implikasi kurikulum, pedagogi, dan kebijakan untuk menerapkan paradigma
tersebut pada konteks pendidikan Islam di Indonesia?

Metode

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan desain studi kepustakaan (library research) dan
analisis filsafat interpretatif. Tujuannya bukan untuk menguji hipotesis secara kuantitatif, melainkan
untuk menafsirkan dan mensintesis gagasan-gagasan Gus Dur dalam kaitannya dengan teori
pendidikan transformatif.

Untuk menjawab pertanyaan penelitian dan mencapai tujuan yang telah ditetapkan, penelitian
ini menggunakan sumber data yang terdiri dari teks primer dan sekunder. Teks primer mencakup
karya-karya orisinal Abdurrahman Wahid, seperti buku, esai, dan pidato yang relevan dengan tema
pendidikan, pluralisme, serta demokrasi. Sementara itu, teks sekunder melibatkan buku, artikel
ilmiah, disertasi, dan kajian kritis mengenai pendidikan Islam, epistemologi, multikulturalisme, serta
literatur yang membahas pemikiran Gus Dur secara mendalam. Data tersebut dikumpulkan melalui
teknik pembacaan mendalam (close reading), pencatatan kutipan tematik, serta pemetaan argumen
untuk menjaga konsistensi temuan.

Proses analisis data dilakukan secara bertahap melalui tiga fase utama, yaitu reduksi data,
interpretasi hermeneutik, dan sintesis kritis. Pada tahap reduksi data, peneliti memilih dan
mengelompokkan kutipan serta gagasan yang relevan dengan terminologi kunci seperti rasionalitas

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 203

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

religius, pendidikan transformatif, ijtihad, multikulturalisme, dan keadilan sosial. Selanjutnya,
dilakukan interpretasi hermeneutik untuk menafsirkan teks-teks Gus Dur dalam bingkai konteks
historis-politik Indonesia serta tradisi intelektual Islam. Tahap akhir adalah sintesis kritis, di mana
temuan-temuan tersebut diintegrasikan dengan teori Freirean dan epistemologi Islam guna
merumuskan sebuah model pendidikan transformatif yang komprehensif.Keabsahan argumen
diperkuat melalui triangulasi sumber (karya primer—sekunder) dan perbandingan antar-tokoh.
Dependabilitas dijaga melalui dokumentasi proses analisis (audit trail) dan refleksi peneliti terhadap
asumsi-asumsi teoritis yang digunakan.

Kerangka penelitian ini menggabungkan tiga dimensi filosofis: (1) Ontologis—pendidikan
sebagai proses humanisasi; (2) Epistemologis—rasionalitas religius yang mengintegrasikan akal,
wahyu, dan pengalaman; (3) Aksiologis—tujuan pendidikan adalah pembentukan karakter, keadilan
sosial, dan penghormatan terhadap pluralitas. Kerangka ini digunakan untuk menganalisis gagasan
Gus Dur dan merumuskan implikasi kurikulum dan pedagogi.

Kerangka konseptual penelitian ini berangkat dari pemikiran Abdurrahman Wahid (Gus Dur)
yang memadukan humanisme religius, multikulturalisme, dan pendidikan kritis sebagai landasan
transformatif. Humanisme religius Gus Dur berpijak pada tradisi pesantren sekaligus keterbukaannya
pada pemikiran modern, yang menekankan pembebasan manusia dari belenggu dogmatisme menuju
kesadaran etis dan sosial. Dalam kerangka ini, pendidikan Islam dipandang tidak hanya sebagai proses
transfer ilmu, melainkan juga sarana pembentukan manusia berkarakter, berempati, dan
bertanggung jawab sosial.

Selanjutnya, multikulturalisme menjadi aspek penting dalam kerangka konseptual ini.
Pendidikan bagi Gus Dur adalah ruang dialog yang harus menghormati perbedaan budaya, agama,
dan pandangan hidup. Pandangan ini memperkuat teori pendidikan multikultural Banks (2010), di
mana kurikulum seharusnya mengintegrasikan nilai toleransi dan keadilan untuk membentuk warga
negara inklusif. Dengan demikian, pendidikan transformatif berbasis multikulturalisme berfungsi
ganda: melatih intelektualitas sekaligus menumbuhkan solidaritas sosial.

Dimensi kritis dalam pemikiran Gus Dur sejalan dengan gagasan Paulo Freire (1970) mengenai
pendidikan sebagai praksis. Gus Dur menolak pendidikan yang hanya menekankan hafalan dan
reproduksi pengetahuan. Sebaliknya, ia menekankan keberanian untuk berpikir kritis, berdialog, dan
melakukan ijtihad kontekstual. Perspektif ini menegaskan bahwa peserta didik adalah subjek aktif
yang berperan dalam membangun pengetahuan dan perubahan sosial.

Integrasi epistemologi juga menjadi bagian dari kerangka konseptual ini. Gus Dur menolak
dikotomi antara ilmu agama dan ilmu sekuler. la menekankan perlunya integrasi yang seimbang
antara keduanya, sehingga pendidikan Islam dapat melahirkan insan kamil—manusia paripurna yang
memiliki fondasi spiritual sekaligus kompetensi ilmiah. Pandangan ini paralel dengan gagasan
integrasi ilmu Amin Abdullah (2006), yang melihat perlunya jembatan epistemologis antara sains,
agama, dan humaniora.

Dengan demikian, kerangka konseptual penelitian ini memposisikan pendidikan transformatif
ala Gus Dur sebagai sebuah model pendidikan Islam yang membebaskan, dialogis, multikultural, dan
integratif. Model ini relevan untuk merespons tantangan kontemporer seperti intoleransi,
radikalisme, dan krisis sosial, sekaligus memberikan kontribusi bagi pembangunan masyarakat
demokratis yang beradab.

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 204

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

‘ Pendidikan Islam Transformatif

l 1 |

Humanisme ‘ Multikulturalisme, D ‘Ijtihad_l(ontekstual ‘
Peserta didik Hidup Tradisi diperkaya
berkarakter berdampingan, inovasi modern,
& empatik toleransi, keadilan adaptif-global

|

Pendidikan Kritis &
Dialogis

I

‘ Kesadaran Kritis & Demokratis ‘ s
Gambar 1. Bagan Kerangka Konseptual Penelitian

Hasil dan Pembahasan

Bagian ini memaparkan temuan analitis dari interpretasi karya Gus Dur dan sintesisnya dengan
literatur pendidikan transformatif. Pembahasan dibagi ke dalam delapan sub- bagian: (1) rasionalitas
religius; (2) ontologi pendidikan; (3) epistemologi integratif; (4) aksiologi pendidikan; (5) pedagogi
dan kurikulum; (6) model implementasi pada lembaga; (7) tantangan dan strategi; (8) studi kasus
reflektif.

Rasionalitas Religius: Fondasi Epistemologis

Gus Dur mempromosikan model berpikir yang disebut di sini sebagai rasionalitas religius—suatu
kerangka di mana nalar dan wahyu berfungsi sinergis. Berbeda dari sikap sekuler yang memisahkan
agama dan sains, serta berbeda pula dari fundamentalisme yang menutup ruang kritis, rasionalitas
religius membuka dialog produktif: wahyu memberikan orientasi nilai, sedangkan nalar menyediakan
metode analitik.

Implikasinya bagi pembelajaran adalah: (a) pengajaran teks keagamaan tidak terlepas dari
analisis historis-kontekstual; (b) pengajaran ilmu umum dilihat sebagai sarana praktik etis; (c)
penilaian ilmiah tidak hanya menguji kognisi melainkan juga etika aplikasi, sehingga keberhasilan
pendidikan diukur bukan hanya dari pencapaian intelektual, tetapi juga dari integritas moral,
kepedulian sosial, dan kontribusi nyata terhadap kemanusiaan.

Gus Dur menolak dikotomi kaku antara agama dan akal karena menurutnya, agama justru
memperoleh vitalitasnya ketika dipahami dengan nalar kritis. Rasionalitas religius tidak menganggap
wahyu sebagai dogma yang mati, tetapi sebagai inspirasi yang senantiasa hidup untuk menjawab
persoalan zaman (Wahid, 2006). Dengan kerangka ini, pendidikan Islam dapat menghindari jebakan
formalisme yang hanya menekankan hafalan teks tanpa pemahaman mendalam terhadap makna
kontekstualnya. Konsep ini memiliki akar historis dalam tradisi intelektual Islam klasik. Pemikir seperti

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 205

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

al-Ghazali (1997) telah menekankan bahwa akal merupakan instrumen yang Allah karuniakan untuk
memahami syariat secara benar. Ibn Rushd (1954/2001) bahkan menekankan bahwa tidak ada
pertentangan antara filsafat dan agama, karena keduanya menuju kebenaran yang sama. Gus Dur
merevitalisasi pandangan tersebut dalam konteks Indonesia modern, di mana tantangan pluralitas
dan demokrasi menuntut keterbukaan epistemologis.

Dalam praktik pendidikan, rasionalitas religius berarti memberi ruang bagi murid untuk bertanya
dan menguji argumentasi, alih-alih sekadar menerima otoritas guru atau teks. Hal ini selaras dengan
prinsip pedagogi kritis Freire (1970), yang menolak pendidikan gaya bank dan menekankan dialog.
Gus Dur melihat dialog bukan hanya metode pedagogis, melainkan juga nilai etis untuk membentuk
kepribadian yang inklusif dan humanis. Lebih jauh, rasionalitas religius memberikan dasar bagi
rekonstruksi epistemologi pendidikan Islam. Jika pendidikan sekuler seringkali terjebak dalam
positivisme yang mengabaikan dimensi spiritual, maka pendidikan Islam berpotensi terjebak dalam
literalisme yang menolak nalar. Integrasi keduanya, sebagaimana ditawarkan Gus Dur, memungkinkan
lahirnya model pendidikan yang menyeimbangkan rasionalitas kritis dan spiritualitas transenden
(Madjid, 1992).

Secara sosiologis, kerangka rasionalitas religius sangat relevan untuk konteks Indonesia yang
majemuk. Gus Dur memahami bahwa pendidikan tidak boleh melahirkan eksklusivisme agama yang
berujung pada konflik sosial. Oleh karena itu, ia menekankan bahwa pengajaran agama harus
mengandung pesan universal kemanusiaan, sementara pengajaran ilmu umum harus ditopang oleh
etika spiritual (Wahid, 2007). Dengan cara ini, pendidikan Islam berperan sebagai perekat sosial.
Selain itu, rasionalitas religius juga memberi kontribusi bagi perumusan etika sains. Jika sains modern
cenderung diposisikan sebagai netral dari nilai, Gus Dur menegaskan perlunya kompas etis yang
berakar pada ajaran agama agar ilmu pengetahuan tidak disalahgunakan untuk merusak
kemanusiaan dan lingkungan. Dengan demikian, pendidikan sains dalam kerangka Islam seharusnya
melahirkan ilmuwan yang bukan hanya cerdas, tetapi juga bertanggung jawab (Nasr, 2007).

Dalam kajian epistemologi kontemporer, rasionalitas religius Gus Dur dapat dipahami sebagai
bentuk “epistemologi integratif”. Hal ini sejalan dengan gagasan Amin Abdullah (2006) tentang
pentingnya integrasi-interkoneksi ilmu, di mana batas-batas disiplin antara agama, humaniora, dan
sains alam tidak lagi kaku. Dengan cara ini, pendidikan Islam dapat mengembangkan kurikulum yang
tidak lagi dikotomis, melainkan interdisipliner.

Penerapan rasionalitas religius juga dapat dilihat dalam sikap Gus Dur terhadap figh. la tidak
menolak otoritas figh, tetapi menekankan perlunya pembacaan yang kontekstual dan berorientasi
pada kemaslahatan. Pandangan ini menunjukkan bahwa wahyu tidak dimaknai secara literal semata,
melainkan dipahami dengan bimbingan akal dan kepekaan sosial (Anwar, 2010). Pendidikan figh,
dalam kerangka ini, bukan hanya mempelajari hukum-hukum normatif, tetapi juga melatih murid
untuk berfikir kritis dalam merespons perubahan sosial. Implikasi lainnya ialah pendidikan berbasis
rasionalitas religius dapat menumbuhkan kesadaran kritis terhadap struktur ketidakadilan. Gus Dur
menekankan bahwa agama hadir untuk membela kaum tertindas. Oleh karena itu, pendidikan Islam
seharusnya mendorong murid untuk tidak hanya taat secara ritual, tetapi juga peka terhadap
persoalan sosial-politik, seperti kemiskinan, diskriminasi, dan kerusakan lingkungan (Wahid, 2009).

Model ini memiliki signifikansi filosofis karena menghindarkan pendidikan Islam dari dua
ekstrem: fundamentalisme yang menutup ruang kritis, dan sekularisme radikal yang menihilkan peran
agama. Rasionalitas religius menjadi jalan tengah yang memungkinkan pendidikan Islam tetap
berakar pada tradisi, namun terbuka terhadap modernitas (Hefner, 2000). Dalam konteks ini, Gus Dur
berperan sebagai jembatan epistemologis. Lebih penting lagi, rasionalitas religius juga menyentuh
aspek psikologis pendidikan. Dengan menggabungkan akal dan wahyu, pendidikan Islam tidak
sekadar membentuk kognisi, tetapi juga hati nurani. Murid tidak hanya diajarkan untuk mengetahui,

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 206

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

tetapi juga untuk merasakan dan bertindak secara etis. Hal ini mencerminkan konsep tarbiyah dalam
Islam yang bersifat holistik (Al-Attas, 1991).

Dalam perspektif global, gagasan Gus Dur juga sejalan dengan tren interfaith education yang
berkembang di Barat. Model ini menekankan pentingnya literasi agama yang kritis untuk membangun
toleransi. Bedanya, Gus Dur menegaskan bahwa toleransi bukan hanya sikap sosial, melainkan hasil
dari keyakinan religius yang sehat dan rasional. Dengan demikian, rasionalitas religius memberi
fondasi bagi pendidikan lintas budaya (Jackson, 2004).

Konsep ini juga membuka ruang untuk pengembangan kurikulum integratif di pesantren dan
sekolah Islam. Rasionalitas religius memungkinkan pengajaran tafsir dan hadits berjalan
berdampingan dengan filsafat, sosiologi, dan sains. Dengan demikian, pendidikan Islam tidak terjebak
dalam konservatisme sempit, tetapi tetap menjaga otentisitasnya (Bruinessen, 2015). Dari perspektif
praksis, rasionalitas religius menuntut transformasi pedagogi. Guru tidak lagi ditempatkan sebagai
sumber kebenaran tunggal, melainkan sebagai fasilitator yang memandu proses dialogis antara
murid, teks, dan realitas sosial. Perubahan paradigma ini sejalan dengan gagasan constructivist
learning yang menekankan partisipasi aktif murid (Vygotsky, 1978). Dengan demikian, Gus Dur
menawarkan kontribusi nyata bagi pembaruan metode pengajaran.

Akhirnya, rasionalitas religius dapat dipahami sebagai “etika epistemik” dalam pendidikan Islam.
Artinya, cara memperoleh pengetahuan tidak boleh dilepaskan dari nilai moral. Pengetahuan yang
benar tidak hanya ditentukan oleh logika konsistensinya, tetapi juga oleh manfaatnya bagi
kemanusiaan. Gus Dur menegaskan bahwa ilmu yang tidak memberi manfaat justru berpotensi
menjadi “pengetahuan yang membinasakan” (Wahid, 2007). Inilah inti dari rasionalitas religius:
kesatuan antara nalar, wahyu, dan etika.

Ontologi Pendidikan: Hakikat Manusia dan Tujuan Pendidikan

Ontologi pendidikan dalam pemikiran Gus Dur bertumpu pada pandangan tentang hakikat manusia
sebagai makhluk spiritual, sosial, dan rasional. Bagi Gus Dur, pendidikan tidak boleh berhenti pada
upaya transfer pengetahuan teknis, melainkan harus menyentuh dimensi terdalam manusia sebagai
subjek yang berdaya cipta, beretika, dan berorientasi pada transendensi (Wahid, 2002). Dengan kata
lain, pendidikan berfungsi membangun manusia seutuhnya, bukan sekadar menghasilkan tenaga
kerja terampil.

Gus Dur menolak pandangan reduksionis yang hanya melihat manusia dari sisi ekonomi atau
produktivitas. la menegaskan bahwa manusia memiliki martabat (karamah insaniyyah) yang menjadi
basis etik pendidikan (Effendy, 2010). Karamah ini bukan hanya hak yang melekat, melainkan juga
tanggung jawab untuk mengelola kebebasan dan akal budi dalam rangka mencapai kesejahteraan
bersama. Oleh karena itu, pendidikan harus diarahkan pada pembentukan pribadi yang sadar akan
tanggung jawab sosialnya.

Dalam kerangka ini, Gus Dur selaras dengan filsafat eksistensialisme religius yang menekankan
bahwa pendidikan adalah proses menemukan makna hidup (Tillich, 1967). Namun berbeda dari
eksistensialisme Barat yang cenderung individualis, Gus Dur menekankan dimensi komunal: manusia
menemukan dirinya justru dalam relasi sosial dan tanggung jawab terhadap orang lain. Inilah yang
membuat pendidikan menurut Gus Dur bersifat dialogis dan partisipatif.

Hakikat manusia menurut Gus Dur juga tidak dapat dilepaskan dari konsep fitrah. Fitrah
dipahami sebagai potensi dasar manusia yang suci, yang memungkinkannya untuk mengembangkan
akal, moralitas, dan spiritualitas (Madjid, 1992). Pendidikan berfungsi sebagai fasilitator agar fitrah ini
berkembang optimal. Jika pendidikan gagal, fitrah bisa terdistorsi menjadi sikap intoleran, egoistik,
atau hedonistik.

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 207

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

Gus Dur memandang bahwa tujuan akhir pendidikan adalah terwujudnya insan kamil—manusia
paripurna yang menyelaraskan iman, ilmu, dan amal (Arif, 2009). Konsep ini sejalan dengan tradisi
sufistik Islam, tetapi Gus Dur menafsirkan ulang agar relevan dengan modernitas. Insan kamil dalam
konteks kontemporer adalah manusia yang mampu berperan dalam dunia global tanpa kehilangan
integritas spiritual dan identitas budaya.

Dalam aspek sosial, ontologi pendidikan Gus Dur menekankan bahwa manusia adalah makhluk
plural. Pluralitas bukan sekadar fakta sosial, melainkan bagian dari kodrat penciptaan (QS. Al-Hujurat:
13). Oleh karena itu, pendidikan harus mengajarkan keterampilan hidup bersama dalam perbedaan,
bukan menyeragamkan cara pandang. Pandangan ini menegaskan peran pendidikan sebagai basis
kohesi sosial (Banks, 2010). Ontologi ini menolak dikotomi antara ilmu agama dan ilmu umum.
Menurut Gus Dur, semua ilmu berakar pada kebutuhan manusia untuk memahami realitas ciptaan
Allah (Zaenurrosyid, 2021). Ilmu agama memberi arah normatif, sedangkan ilmu umum menyediakan
alat analisis. Jika keduanya dipisahkan, manusia terancam kehilangan orientasi etis atau kehilangan
relevansi praktis.

Gus Dur juga memberi tekanan pada dimensi kebebasan dalam pendidikan. Kebebasan
bukanlah kebebasan absolut, tetapi kebebasan yang bertanggung jawab dalam bingkai etika dan
spiritualitas. Hal ini sejalan dengan gagasan Paulo Freire (1970) tentang pendidikan sebagai praksis
kebebasan, tetapi Gus Dur menambahkan dimensi religius sebagai orientasi transenden. Selain itu,
hakikat manusia menurut Gus Dur adalah makhluk yang dinamis dan adaptif. Oleh sebab itu,
pendidikan tidak boleh kaku dan statis, melainkan harus terbuka terhadap perubahan sosial dan ilmu
pengetahuan baru (Bruinessen, 2013). Pendidikan yang statis justru menyalahi hakikat manusia
sebagai pencari kebenaran. Gus Dur melihat bahwa pendidikan sejati adalah yang mampu
menumbuhkan kesadaran etis dan solidaritas sosial. Tanpa dimensi ini, pendidikan hanya akan
melahirkan generasi teknokrat yang cerdas tetapi kering dari nilai kemanusiaan. Dengan kata lain,
ontologi pendidikan Gus Dur menegaskan keseimbangan antara dimensi kognitif, afektif, dan spiritual
(Amin Abdullah, 2006). Lebih jauh, Gus Dur menolak pandangan yang menjadikan manusia semata-
mata objek dalam sistem pendidikan. Manusia adalah subjek yang aktif, yang membentuk dan
dibentuk oleh interaksi sosial. Dengan begitu, pendidikan bukan sekadar instrumen kontrol sosial,
melainkan sarana emansipasi (Tohet, 2017).

Ontologi ini juga menuntut adanya penghargaan terhadap martabat peserta didik. Guru atau
kiai tidak boleh memposisikan diri sebagai penguasa pengetahuan yang otoriter, melainkan sebagai
pendamping yang membuka ruang dialog. Relasi ini penting agar peserta didik mampu menemukan
identitasnya sendiri secara otentik. Implikasi praktis dari pandangan ontologis ini adalah bahwa
kurikulum pendidikan Islam harus bersifat integratif, fleksibel, dan berbasis pada kebutuhan nyata
manusia. Kurikulum tidak boleh hanya berorientasi pada ujian atau sertifikat, tetapi pada
pembentukan karakter dan kesadaran sosial.

Dengan demikian, ontologi pendidikan menurut Gus Dur memberikan kerangka filosofis yang
kuat untuk merumuskan pendidikan transformatif. Pendidikan yang dibangun di atas ontologi ini tidak
sekadar memproduksi keterampilan, melainkan juga membangun manusia yang sadar akan
martabatnya, pluralitas sosial, dan tanggung jawab transendennya.

Epistemologi Integratif: Menyatukan Ilmu, Agama, dan Kemanusiaan

Epistemologi integratif dalam pemikiran Gus Dur berangkat dari kritik terhadap dikotomi ilmu agama
dan ilmu umum yang diwariskan kolonialisme dan kemudian dilanggengkan oleh sistem pendidikan
modern di Indonesia. Menurutnya, pemisahan itu melahirkan dua ekstrem: spiritualitas tanpa basis
rasional, dan rasionalitas tanpa arah etis (Wahid, 2003). Epistemologi integratif hadir untuk
mendamaikan keduanya dalam satu kerangka koheren.

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 208

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

Bagi Gus Dur, integrasi epistemologi berarti menempatkan ilmu pengetahuan sebagai sarana
pengabdian kepada Allah sekaligus sebagai instrumen pembebasan manusia dari kebodohan,
kemiskinan, dan ketidakadilan (Effendy, 2010). Dengan demikian, ilmu tidak bersifat netral,
melainkan selalu terkait dengan nilai dan tujuan kemanusiaan. Epistemologi integratif ini memiliki
dua poros utama: poros wahyu dan poros akal. Wahyu menyediakan horizon nilai, sedangkan akal
memberi perangkat metodologis untuk menafsirkan realitas. Keduanya tidak boleh dipertentangkan,
melainkan harus dipadukan dalam dialektika kreatif (Abdullah, 2006). Dalam praktiknya, Gus Dur
mendorong penggunaan pendekatan multidisipliner. la menganggap bahwa fenomena sosial dan
keagamaan terlalu kompleks untuk didekati hanya dengan satu disiplin. Karena itu, ia
menggabungkan tafsir teks keagamaan dengan sosiologi, antropologi, bahkan filsafat politik.
Pandangan ini merepresentasikan epistemologi integratif dalam praksisnya (Bruinessen, 2013).

Selain multidisipliner, epistemologi integratif juga bersifat dialogis. Gus Dur percaya bahwa
pengetahuan tidak tumbuh dari otoritas tunggal, melainkan dari pertemuan gagasan yang beragam.
Hal ini tampak dari kebiasaannya mendialogkan pemikiran Islam klasik dengan filsafat Barat, atau
menggandeng tradisi lokal Nusantara dengan prinsip universal Islam (Fealy, 2001). Epistemologi
integratif juga menekankan pentingnya hermeneutika sebagai metode membaca teks. Bagi Gus Dur,
Al-Qur’an tidak cukup dibaca secara literal, melainkan harus ditafsirkan dalam konteks sosial-historis
umat. Hermeneutika memungkinkan wahyu hadir sebagai sumber inspirasi etis bagi persoalan
kontemporer, bukan sekadar dogma statis (Wahid, 1999).

Dalam kerangka ini, Gus Dur mengkritik model pendidikan Islam yang hanya menekankan
hafalan dan ortodoksi. la mendorong agar pesantren dan madrasah mengembangkan kultur ilmiah
yang menghargai pertanyaan kritis dan kreativitas intelektual. Epistemologi integratif hanya mungkin
berkembang dalam atmosfer akademik yang bebas dari ketakutan. Epistemologi integratif juga
tercermin dari sikap Gus Dur terhadap modernitas. la tidak menolak sains modern, tetapi menolak
hegemoni positivisme yang meniadakan nilai. Baginya, sains tetap diperlukan, namun harus
disinergikan dengan etika spiritual agar tidak melahirkan dehumanisasi (Nasr, 1996). Dengan
demikian, epistemologi integratif adalah upaya menjembatani modernitas dengan religiusitas.

Kekuatan epistemologi ini terletak pada kemampuannya menjadikan agama sebagai inspirasi
etis tanpa mengorbankan rasionalitas ilmiah. Misalnya, ketika membicarakan demokrasi, Gus Dur
tidak hanya menggunakan teori politik Barat, tetapi juga mengaitkannya dengan prinsip syura dalam
Islam. la mengintegrasikan basis normatif agama dengan analisis politik modern. Selain itu,
epistemologi integratif menuntut keberanian untuk melakukan kritik internal. Gus Dur menekankan
bahwa tradisi Islam sendiri harus dikaji secara kritis agar relevan dengan zaman. Kritik bukanlah
bentuk pemberontakan, melainkan usaha menghidupkan kembali semangat ijtihad yang menjadi inti
dinamika intelektual Islam (Madjid, 1992). Epistemologi integratif juga sangat kontekstual. Artinya,
ilmu pengetahuan tidak hanya dilihat dari sisi universal, tetapi juga dari bagaimana ia menjawab
tantangan lokal. Inilah sebabnya Gus Dur banyak menulis tentang Islam Nusantara sebagai ekspresi
kontekstual epistemologi Islam di Indonesia (Wahid, 2006).

Implikasi dari epistemologi ini bagi pendidikan adalah perlunya kurikulum yang
mengintegrasikan berbagai disiplin, bukan mengkotakkannya. Pelajaran agama harus diperkaya
dengan sains sosial, sementara sains alam harus disertai diskusi etika. Dengan cara ini, peserta didik
belajar memahami realitas secara utuh dan tidak terjebak dalam fragmentasi pengetahuan.

Epistemologi integratif juga mendorong lahirnya pendidikan kritis. Peserta didik tidak sekadar
menerima informasi, melainkan dilatih untuk mengolah, mengkritisi, dan mensintesis pengetahuan.
Di sinilah Gus Dur sejalan dengan gagasan Paulo Freire tentang pendidikan sebagai praksis kesadaran
kritis, tetapi dengan tambahan horizon spiritual sebagai orientasi (Freire, 1970). Lebih jauh,
epistemologi ini menuntut keberanian untuk keluar dari sekat-sekat ideologis. Gus Dur terbiasa

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 209

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

mengutip pemikir sekuler maupun religius, liberal maupun konservatif, tanpa terjebak dalam label.
la lebih menekankan substansi argumentasi daripada identitas penggagasnya. Dengan cara ini,
epistemologi integratif menumbuhkan inklusivitas intelektual. Dengan demikian, epistemologi
integratif bukan hanya wacana filosofis, tetapi juga metode praksis dalam membangun peradaban.
la melatih manusia untuk berpikir kritis sekaligus etis, terbuka pada modernitas tanpa tercerabut dari
spiritualitas. Dalam kerangka ini, Gus Dur mewariskan paradigma epistemologis yang relevan untuk
menjawab tantangan globalisasi.

Akhirnya, epistemologi integratif ala Gus Dur dapat dipandang sebagai tawaran metodologis
bagi pendidikan transformatif. Pendidikan yang dibangun di atas fondasi ini mampu melahirkan
generasi yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga matang secara etis, sosial, dan
spiritual. Dengan demikian, epistemologi integratif menjadi jembatan antara iman dan ilmu, antara
lokalitas dan globalitas, antara tradisi dan modernitas.

Aksiologi Pendidikan: Orientasi Nilai dan Transformasi Sosial

Aksiologi pendidikan dalam kerangka pemikiran Gus Dur berpusat pada pertanyaan: untuk apa ilmu
dan pendidikan itu dijalankan? Bagi Gus Dur, tujuan akhir pendidikan tidak semata melahirkan tenaga
kerja atau reproduksi sistem sosial, melainkan membentuk manusia yang beriman, berakhlak, dan
mampu mewujudkan keadilan sosial (Wahid, 1999). Aksiologi ini menolak pandangan yang
menempatkan ilmu sebagai instrumen netral. Gus Dur menegaskan bahwa ilmu selalu membawa
implikasi moral dan sosial. Karena itu, pendidikan harus diarahkan pada penguatan nilai-nilai
kemanusiaan, bukan sekadar keterampilan teknis (Abdullah, 2006).

Dalam perspektif Gus Dur, nilai utama yang harus menjadi landasan aksiologi pendidikan adalah
kemanusiaan universal. Islam, menurutnya, hadir untuk menjaga martabat manusia tanpa
memandang etnis, agama, atau budaya. Maka, pendidikan harus berorientasi pada penghormatan
terhadap martabat setiap individu (Fealy, 2001). Selain kemanusiaan, aksiologi pendidikan juga
menekankan keadilan sosial. Gus Dur menolak sistem pendidikan yang hanya bisa diakses oleh
kalangan elite. la menganggap pendidikan sebagai hak publik yang harus didistribusikan secara adil,
terutama kepada kelompok marginal (Bruinessen, 2013).

Aksiologi pendidikan juga berkaitan dengan pembentukan etika publik. Gus Dur menegaskan
bahwa manusia berpendidikan seharusnya bukan hanya cerdas, melainkan juga jujur, berintegritas,
dan berani membela kebenaran. Dalam hal ini, ia menentang pragmatisme pendidikan yang hanya
mengejar keuntungan material (Madjid, 1992). Pendidikan, dalam pandangan Gus Dur, juga harus
membentuk kesadaran kritis. Nilai pendidikan bukan sekadar menghasilkan lulusan yang patuh pada
sistem, tetapi individu yang mampu mengkritisi struktur sosial yang menindas. Dengan demikian,
aksiologi pendidikan berhubungan erat dengan agenda transformasi sosial (Freire, 1970).

Selain orientasi sosial, Gus Dur juga menekankan aspek spiritualitas dalam aksiologi pendidikan.
Pendidikan harus menumbuhkan kesadaran transendental bahwa ilmu digunakan sebagai sarana
mendekatkan diri kepada Allah. Namun, spiritualitas yang dimaksud bukan eksklusif, melainkan yang
terbuka pada pluralitas agama dan budaya (Wahid, 2006). Dengan demikian, aksiologi pendidikan
Gus Dur bergerak dalam tiga lingkaran konsentris: lingkaran personal (pembentukan moral individu),
lingkaran sosial (penegakan keadilan), dan lingkaran transendental (kedekatan dengan Tuhan).
Ketiganya tidak boleh dipisahkan karena saling menopang dalam proses pendidikan.

Aksiologi pendidikan ini juga mengandung dimensi praksis. Gus Dur tidak berhenti pada teori,
tetapi menghubungkan nilai pendidikan dengan perjuangan konkret, seperti advokasi untuk kaum
minoritas, pemberdayaan masyarakat miskin, dan pembelaan terhadap demokrasi. Pendidikan,
baginya, adalah bagian dari gerakan sosial. Nilai pluralisme juga menjadi orientasi aksiologi
pendidikan Gus Dur. la menolak model pendidikan yang memupuk fanatisme sempit. Sebaliknya, ia

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 210

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

mendorong pengakuan terhadap keragaman budaya dan agama sebagai sumber kekayaan moral
bangsa. Pendidikan harus melahirkan generasi yang toleran dan mampu berdialog (Effendy, 2010).

Selain itu, Gus Dur menempatkan demokrasi sebagai salah satu nilai utama dalam aksiologi
pendidikan. Pendidikan demokratis adalah pendidikan yang mengajarkan kebebasan berpikir,
kesetaraan, dan partisipasi aktif. Dengan demikian, dunia pendidikan menjadi miniatur masyarakat
demokratis yang ideal (Wahid, 2003).

Aksiologi pendidikan Gus Dur juga berhubungan dengan gagasan pemberdayaan. Pendidikan
harus menghasilkan manusia yang mandiri, bukan bergantung pada bantuan struktural. Mandiri
dalam arti mampu mengembangkan potensi dirinya sekaligus berkontribusi pada pembangunan
masyarakat (Abdullah, 2006).Lebih jauh, aksiologi pendidikan ini menolak reduksi pendidikan hanya
menjadi alat pasar. Gus Dur mengkritik komersialisasi pendidikan yang mengabaikan nilai-nilai
kemanusiaan. Baginya, pendidikan yang terjebak pada logika kapitalisme hanya akan melahirkan
ketimpangan sosial yang semakin tajam (Bruinessen, 2013).

Dengan demikian, dapat disimpulkan bahwa aksiologi pendidikan Gus Dur adalah upaya
menempatkan ilmu dan pendidikan dalam bingkai kemanusiaan, keadilan sosial, spiritualitas,
pluralisme, dan demokrasi. Pendidikan diarahkan untuk melahirkan manusia utuh yang cerdas,
berakhlak, dan berkomitmen pada transformasi sosial demi terwujudnya masyarakat yang
bermartabat.

Implikasi Praktis terhadap Sistem Pendidikan Islam

Implikasi praktis dari pemikiran aksiologis Gus Dur dalam pendidikan Islam terwujud dalam gagasan
sistem pendidikan yang inklusif, humanis, dan demokratis. la menginginkan agar lembaga pendidikan
Islam tidak hanya menjadi tempat transmisi ilmu agama, tetapi juga pusat pengembangan kesadaran
sosial dan transformasi masyarakat (Wahid, 1999).

Dari aspek kurikulum, pendidikan Islam harus mengintegrasikan ilmu agama dengan ilmu
umum. Gus Dur menolak dikotomi antara keduanya. Menurutnya, penguasaan ilmu pengetahuan
modern sama pentingnya dengan pendalaman keagamaan. Kurikulum madrasah, pesantren,
maupun perguruan tinggi Islam harus merefleksikan integrasi ini (Abdullah, 2006). Pada level metode
pembelajaran, Gus Dur mendorong penggunaan pendekatan dialogis dan partisipatif. Guru tidak
boleh menjadi otoritas tunggal yang mendikte pengetahuan, melainkan fasilitator yang
menumbuhkan kemandirian berpikir siswa. Prinsip ini sejalan dengan pedagogi kritis ala Paulo Freire
(1970).

Implikasi juga tampak pada orientasi lembaga pendidikan. Madrasah atau pesantren idealnya
tidak hanya menyiapkan lulusan untuk melanjutkan studi atau masuk pasar kerja, tetapi juga melatih
mereka menjadi agen perubahan sosial. Artinya, lulusan lembaga pendidikan Islam harus dibekali
keterampilan advokasi, kewirausahaan sosial, dan kepemimpinan berbasis nilai (Effendy, 2010).

Pendidikan Islam perlu memperkuat dimensi etika publik. Gus Dur sering menekankan
pentingnya kejujuran, integritas, dan sikap kritis dalam menghadapi ketidakadilan. Maka, pendidikan
Islam tidak cukup mengajarkan akhlak dalam bentuk dogmatis, tetapi harus melatih peserta didik
untuk berani menegakkan nilai etika dalam kehidupan sehari-hari (Madjid, 1992). Dalam hal
aksesibilitas pendidikan, Gus Dur menekankan pentingnya pemerataan. Sistem pendidikan Islam
harus membuka ruang bagi kelompok miskin dan minoritas. Hal ini berarti kebijakan beasiswa,
subsidi pendidikan, dan program afirmatif harus menjadi bagian integral dari pengembangan
lembaga pendidikan Islam (Bruinessen, 2013).

Implikasi praktis juga menyentuh kepemimpinan lembaga pendidikan. Pemimpin pesantren,
madrasah, maupun universitas Islam perlu menjalankan model kepemimpinan yang demokratis.

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 211

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

Keterlibatan guru, siswa, dan masyarakat dalam pengambilan keputusan harus ditingkatkan agar
tercipta rasa memiliki terhadap lembaga (Wahid, 2003).

Pendidikan Islam juga harus menginternalisasi nilai pluralisme. Gus Dur menolak eksklusivisme
yang membatasi peserta didik hanya berinteraksi dengan lingkungannya sendiri. Melalui pendidikan
lintas budaya, siswa dilatih untuk memahami dan menghargai keragaman agama dan tradisi. Model
ini penting bagi pembangunan bangsa yang multikultural (Fealy, 2001).

Dari sisi pengembangan karakter, Gus Dur menekankan pentingnya pendidikan spiritual yang
terbuka. Spiritualitas dalam pendidikan Islam tidak boleh hanya berupa ritual formalistik, melainkan
harus menumbuhkan kesadaran transendental yang membimbing etika sosial. Dengan begitu,
pendidikan menghasilkan individu religius sekaligus humanis (Wahid, 2006).

Pendidikan Islam juga harus responsif terhadap perkembangan teknologi. Gus Dur menyadari
bahwa globalisasi membawa tantangan baru, sehingga lembaga pendidikan Islam perlu
memanfaatkan teknologi digital sebagai sarana pembelajaran, tanpa kehilangan orientasi moral dan
sosial (Abdullah, 2006).

Implikasi praktis juga muncul pada desain evaluasi pendidikan. Gus Dur mengkritik sistem
evaluasi yang hanya menekankan aspek kognitif. la mengusulkan agar evaluasi juga mengukur
perkembangan afektif dan psikomotorik, khususnya dalam hal kepekaan sosial dan integritas moral
(Madjid, 1992).

Dalam konteks pendidikan tinggi Islam, pemikiran Gus Dur mendorong agar universitas Islam
tidak hanya menjadi pusat kajian teologi, tetapi juga pusat riset multidisipliner. Hal ini berarti
melibatkan ilmu sosial, sains, dan teknologi dalam pengembangan peradaban Islam kontemporer
(Bruinessen, 2013).

Implikasi praktis lain adalah perlunya pemberdayaan masyarakat melalui pendidikan. Pesantren
dan madrasah dapat berfungsi sebagai pusat pemberdayaan ekonomi, kesehatan, dan lingkungan.
Dengan demikian, pendidikan Islam bukan hanya mencetak intelektual, tetapi juga menggerakkan
transformasi masyarakat (Effendy, 2010). Gus Dur menekankan pentingnya keterbukaan wacana
dalam pendidikan Islam. Artinya, siswa harus diajak berdiskusi tentang isu-isu kontemporer seperti
demokrasi, HAM, dan keadilan gender. Pendidikan Islam yang relevan dengan realitas sosial akan
lebih mampu menghasilkan lulusan yang adaptif (Wahid, 2003).

Dalam ranah politik pendidikan, Gus Dur menekankan perlunya kebijakan negara yang
mendukung penguatan lembaga pendidikan Islam. Baginya, negara tidak boleh membiarkan
madrasah dan pesantren berjalan sendiri tanpa dukungan infrastruktur, anggaran, dan regulasi yang
adil (Wahid, 1999).

Implikasi praktis lainnya adalah pentingnya pendidikan multibahasa. Gus Dur menganggap
penguasaan bahasa asing, terutama Arab dan Inggris, penting bagi generasi muda Muslim agar
mampu mengakses khazanah klasik sekaligus modern. Hal ini memperluas wawasan global tanpa
kehilangan identitas lokal (Fealy, 2001).

Pendidikan Islam harus mampu mengembangkan kesadaran ekologis. Gus Dur, dengan latar
belakang pesantren yang dekat dengan alam, menekankan pentingnya etika lingkungan. Lembaga
pendidikan Islam perlu menanamkan nilai tanggung jawab ekologis sebagai bagian dari ibadah dan
pengabdian sosial (Abdullah, 2006). Gus Dur juga mengusulkan agar pendidikan Islam memperkuat
basis keilmuan interdisipliner. Pengembangan kurikulum perlu melibatkan filsafat, sejarah, sosiologi,
dan ilmu alam dalam rangka memperkaya pemahaman keagamaan dan memperluas horizon peserta
didik (Madjid, 1992). Dalam praktik keseharian, Gus Dur menekankan keteladanan guru sebagai
aspek penting. Guru tidak hanya menyampaikan ilmu, tetapi juga mewujudkan nilai-nilai
kemanusiaan dan spiritualitas dalam sikap dan tindakan. Keteladanan ini menjadi instrumen paling
efektif dalam pendidikan Islam (Effendy, 2010).Implikasi praktis juga terlihat dalam gagasan

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 212

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

pendidikan berbasis komunitas. Gus Dur mendorong agar pesantren dan madrasah tidak terisolasi
dari masyarakat, tetapi menjadi bagian dari jaringan sosial yang luas. Hal ini memperkuat fungsi
pendidikan sebagai agen perubahan kolektif (Bruinessen, 2013).

Secara keseluruhan, implikasi praktis dari pemikiran Gus Dur mengarah pada sistem pendidikan
Islam yang inklusif, humanis, demokratis, transformatif, dan relevan dengan tantangan zaman.
Pendidikan Islam tidak berhenti pada transfer ilmu, melainkan menjadi ruang pembentukan manusia
paripurna yang mampu menjaga martabat kemanusiaan sekaligus memperjuangkan keadilan sosial.

Model Implementasi pada Lembaga

Implementasi gagasan Gus Dur tentang pendidikan transformatif membutuhkan penerjemahan ke
dalam kebijakan dan praktik kelembagaan. Lembaga pendidikan Islam, baik pesantren maupun
madrasah, memiliki keunikan tradisi dan budaya belajar yang khas. Oleh karena itu, model
implementasi harus memperhatikan kondisi internal lembaga, potensi santri/mahasiswa, serta
konteks sosial di sekitarnya (Fadjar, 1999).

Pesantren sebagai basis utama pendidikan Islam di Indonesia memiliki fleksibilitas yang relatif
tinggi dibanding sekolah formal. Gus Dur melihat pesantren sebagai “subkultur” yang berpotensi
melahirkan agen transformasi sosial (Wahid, 2006). Model implementasi di pesantren harus
menekankan integrasi ilmu agama dengan ilmu umum, sembari tetap menjaga kearifan lokal yang
telah mengakar (Zuhdi, 2018).

Madrasah, sebagai lembaga formal yang berada di bawah regulasi negara, memerlukan strategi
berbeda. Integrasi epistemologi di madrasah dapat dilakukan melalui kurikulum berbasis kompetensi
yang menyeimbangkan antara muatan ilmu agama, ilmu sosial, dan sains modern (Azra, 2015).
Dengan demikian, madrasah tidak lagi terjebak dalam stigma sebagai “setengah sekolah umum dan
setengah sekolah agama.”

Di perguruan tinggi Islam, implementasi epistemologi integratif dan aksiologi transformatif yang
digagas Gus Dur dapat berupa rekonstruksi kurikulum interdisipliner. Program studi keislaman
sebaiknya tidak hanya mengajarkan tafsir atau fikih secara tekstual, tetapi juga mendorong
pendekatan kritis melalui ilmu sosial, filsafat, dan sains modern (Abdullah, 2006). Salah satu aspek
yang penting adalah desain kurikulum transformatif. Gus Dur menolak sekadar pengajaran dogmatis;
ia menekankan perlunya penanaman kesadaran kritis yang mendorong peserta didik menjadi agen
perubahan (Wahid, 2007). Oleh sebab itu, kurikulum pada lembaga pendidikan Islam sebaiknya
menempatkan isu-isu keadilan sosial, pluralisme, dan demokrasi sebagai materi pokok yang dipelajari.

Implementasi juga menyangkut metode pengajaran. Gus Dur lebih menyukai dialog ketimbang
indoktrinasi. Lembaga pendidikan yang mengadopsi pendekatan ini perlu membangun kultur belajar
yang partisipatif, di mana murid atau mahasiswa merasa memiliki ruang untuk bertanya, mengkritik,
dan mengembangkan ide (Arif, 2009). Dari sisi kelembagaan, model implementasi membutuhkan
manajemen pendidikan berbasis nilai. Pimpinan lembaga harus mendorong visi humanis, demokratis,
dan inklusif sebagaimana diajarkan Gus Dur. Tanpa kepemimpinan yang visioner, gagasan
epistemologi integratif akan terjebak hanya sebagai jargon akademik (Sukma, 2011).

Peran guru dan dosen sangat krusial dalam model implementasi. Guru tidak hanya berfungsi
sebagai pengajar, melainkan juga sebagai pendidik transformasional yang membimbing siswa untuk
berpikir kritis sekaligus berperilaku etis. Gus Dur menekankan bahwa otoritas guru seharusnya
bersifat dialogis, bukan represif (Tohet, 2017).

Lembaga pendidikan Islam juga perlu membangun kemitraan sosial. Gus Dur mencontohkan
pentingnya keterlibatan pesantren dalam gerakan sosial—mulai dari pemberdayaan masyarakat
hingga advokasi hak-hak minoritas (Wahid, 2002). Hal ini berarti bahwa model implementasi tidak
berhenti pada tataran internal kelas, tetapi meluas ke ranah sosial yang lebih luas. Tantangan utama

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 213

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

dari implementasi ini adalah keterbatasan sumber daya manusia, birokrasi pendidikan yang kaku,
serta resistensi dari kelompok konservatif. Karena itu, strategi bertahap sangat diperlukan, dimulai
dari inovasi kecil di kelas, lalu dikembangkan menjadi kebijakan kelembagaan yang lebih
komprehensif (Nata, 2010).

Model implementasi juga perlu memanfaatkan teknologi pendidikan. Dalam era digital,
integrasi epistemologi Gus Dur dapat dikembangkan melalui platform e-learning yang memfasilitasi
interaksi kritis, pengayaan literatur, dan kolaborasi lintas disiplin. Hal ini sejalan dengan prinsip Gus
Dur tentang keterbukaan dan akses pengetahuan yang merata (Zaenurrosyid, 2021).

Dengan demikian, model implementasi pada lembaga pendidikan Islam mencakup tiga dimensi:
(a) rekonstruksi kurikulum interdisipliner; (b) perubahan metode pengajaran ke arah dialogis-
partisipatif, dan (c) penguatan kultur kelembagaan berbasis nilai humanis, demokratis, dan
transformatif. Ketiga dimensi ini, bila dijalankan secara konsisten, akan menjadikan lembaga
pendidikan Islam bukan hanya tempat transfer ilmu, tetapi juga pusat transformasi sosial
sebagaimana dicita-citakan Gus Dur.

Tantangan dan Strategi

Tantangan utama dalam implementasi pendidikan transformatif ala Gus Dur adalah resistensi
kultural. Sebagian lembaga pendidikan Islam masih memandang pendidikan sebagai transmisi teks
keagamaan semata, bukan sebagai proses pembebasan sosial. Orientasi konservatif ini sering kali
menolak integrasi ilmu agama dan ilmu umum karena dianggap mengurangi kesakralan tradisi (Nata,
2010).

Selain itu, ada tantangan struktural berupa birokrasi pendidikan yang kaku. Regulasi
pemerintah seringkali lebih menekankan standar administratif daripada visi substantif. Hal ini
menyebabkan lembaga pendidikan Islam kesulitan mengembangkan kurikulum kritis yang fleksibel
sesuai cita-cita transformatif Gus Dur (Azra, 2015).

Keterbatasan sumber daya manusia juga menjadi hambatan besar. Banyak guru dan dosen
belum dibekali dengan metodologi interdisipliner atau pedagogi dialogis. Akibatnya, meskipun
wacana pendidikan transformatif dikedepankan, praktik di kelas masih cenderung didominasi
ceramah monologis (Tohet, 2017).

Tantangan lain adalah dominasi paradigma ekonomi dalam pendidikan. Sekolah dan kampus
Islam sering diarahkan untuk menghasilkan lulusan yang siap kerja secara pragmatis, tetapi
mengabaikan misi moral dan sosial. Padahal, Gus Dur menekankan pendidikan sebagai instrumen
keadilan, bukan sekadar mesin produksi tenaga kerja (Wahid, 2002). Di sisi eksternal, terdapat pula
tekanan politik dan ideologis. Pendidikan sering dijadikan arena kontestasi kepentingan politik, baik
oleh negara maupun oleh kelompok-kelompok tertentu. Hal ini menimbulkan risiko bahwa gagasan
pluralisme, demokrasi, dan HAM yang dibawa Gus Dur ditolak atau bahkan dicurigai sebagai proyek
sekuler (Sukma, 2011).

Untuk menghadapi tantangan-tantangan tersebut, diperlukan strategi internal kelembagaan.
Lembaga pendidikan harus membangun konsensus nilai di antara pimpinan, guru, dan peserta didik.
Dengan adanya komitmen bersama, inovasi kurikulum dan metode pembelajaran dapat berjalan
lebih mulus meski menghadapi resistensi dari luar (Arif, 2009). Strategi lain adalah penguatan
kapasitas pendidik. Melalui pelatihan metodologi interdisipliner, guru dan dosen dapat lebih siap
mengintegrasikan ilmu agama dengan ilmu sosial maupun sains modern. Program pengembangan
profesional berkelanjutan menjadi kunci agar visi transformatif tidak hanya berhenti di tingkat
wacana (Zuhdi, 2018).

Lembaga pendidikan Islam juga perlu mengembangkan jejaring dan kolaborasi. Dengan
menggandeng perguruan tinggi umum, lembaga riset, dan organisasi masyarakat sipil, sekolah dan

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 214

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

kampus Islam dapat memperkaya perspektif sekaligus memperkuat legitimasi gagasan transformatif.
Kolaborasi lintas sektoral ini sejalan dengan visi Gus Dur tentang keterbukaan (Abdullah, 2006).
Pada level kurikulum, strategi yang bisa dilakukan adalah inklusivitas bertahap. Materi
pluralisme, demokrasi, atau keadilan sosial dapat dimasukkan sebagai tema lintas mata pelajaran
sebelum menjadi mata kuliah atau mata pelajaran tersendiri. Pendekatan ini mengurangi resistensi
sekaligus menanamkan nilai secara gradual (Zaenurrosyid, 2021). Dengan strategi yang terencana,
tantangan epistemologis, struktural, dan kultural dapat diatasi. Pada akhirnya, pendidikan Islam
dapat bergerak ke arah yang lebih progresif, selaras dengan cita-cita Gus Dur: menjadikan lembaga
pendidikan sebagai pusat pembentukan manusia merdeka, kritis, religius, sekaligus berkeadaban.

Simpulan

Landasan epistemologis pendidikan Islam transformatif menurut Abdurrahman Wahid
mengintegrasikan tiga pilar utama: epistemologi, spiritualitas, dan keadilan sosial. Epistemologi
memberikan dasar rasionalitas religius dalam paradigma pendidikan Abdurrahman Wahid yang
membuka ruang dialog antara tradisi Islam dan ilmu pengetahuan modern. Spiritualitas menegaskan
pentingnya dimensi batin dan nilai moral dalam pendidikan. Keadilan sosial mengarahkan pendidikan
agar tidak hanya mencetak individu cerdas, tetapi juga masyarakat yang adil dan sejahtera.

Integrasi antara dimensi intelektual, spiritual, dan moral diwujudkan dalam paradigma
pendidikan transformatif menurut Abdurrahman Wahid menghadirkan model pendidikan Islam yang
holistik, inklusif, dan relevan dengan tantangan modernitas. Pendidikan tidak semata-mata menjadi
proses transmisi pengetahuan, melainkan juga transformasi individu dan masyarakat menuju
kehidupan yang lebih adil, bermartabat, dan berorientasi pada nilai-nilai kemanusiaan.

Implikasi kurikulum, pedagogi, dan kebijakan untuk menerapkan paradigma tersebut pada
konteks pendidikan Islam di Indonesia antara lain; a. implikasi kurikulum: paradigma ini memperkaya
teori pendidikan Islam dengan pendekatan interdisipliner yang menggabungkan epistemologi,
spiritualitas, dan keadilan sosial; b. implikasi pedagogi: pendidikan Islam transformatif dapat
diterapkan melalui pengembangan kurikulum integratif, penguatan pendidikan karakter, dan
program pemberdayaan masyarakat; c. implikasi kebijakan: pemerintah dan lembaga pendidikan
Islam perlu mendorong kebijakan yang lebih inklusif, pluralis, dan transformatif sesuai dengan visi
Gus Dur.

Referensi

Abdullah, M. A. (2006). Islam sebagai ilmu: Epistemologi, metodologi dan etika. Yogyakarta: Pustaka
Pelajar.

Abdullah, M. A. (2010). Religion, science and culture: An integrated, interconnected paradigm of
science. Al-Jami’ah: Journal of Islamic Studies, 48(1), 1-32.

Abdullah, M. A. (2012) Islamic Studies di Perguruan Tinggi: Pendekatan Integratif-Interkonektif.
Yogyakarta: Pustaka Pelajar.

Abdurrahman, M. (2018). Epistemologi pendidikan Islam: Sebuah telaah kritis. Jakarta: Rajawali Pers.

Al-Attas, S. M. N. (1980). The concept of education in Islam: A framework for an Islamic philosophy of
education. Kuala Lumpur: ABIM.

Al-Attas, S. M. N. (1995). Prolegomena to the metaphysics of Islam: An exposition of the fundamental
elements of the worldview of Islam. Kuala Lumpur: ISTAC.

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of knowledge: General principles and workplan. Herndon, VA:
International Institute of Islamic Thought.

Al-Faruqi, I. R. (1982). Islamization of knowledge: General principles and work plan. Herndon, VA: IlIT.

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 215

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

Al-Ghazali. (2005). Ihya’ Ulum al-Din. Beirut: Dar al-Kutub al-‘limiyyah.

Al-Ghazali. (1980). lhya’Ulum al-Din, Juz 8. Beirut: Dar al Fikr.

Arif, M. (2020). Pendidikan Islam transformatif: Relevansi pemikiran Abdurrahman Wahid. Jurnal
Pendidikan Islam, 9(2), 145-162.

Anwar, M. S. (2010). Pemikiran dan Gerakan Islam Indonesia Kontemporer. Jakarta: Paramadina.

Azra, A. (1999). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi menuju milenium baru. Jakarta: Logos.

Azra, A. (2015). Pendidikan Islam: Tradisi dan modernisasi di Tengah Tantangan Milenium Ill. Jakarta:
Kencana Prenada Media Group.

Averroes (lbn Rushd). (2001) The Decisive Treatise and Epistle Dedicatory. Translated by Charles E.
Butterworth. Provo: Brigham Young University Press.

Bagir, Z. A. (2019). Integrasi llmu dan Agama: Interpretasi dan Aksi. Bandung: Mizan.

Barton, G. (2021). Abdurrahman Woahid: Islam, pluralism, and democracy. Singapore: ISEAS
Publishing.

Bruinessen, M. van. (1999). Kitab kuning, pesantren dan tarekat. Bandung: Mizan.

Bruinessen, M. van. (2019). Contemporary developments in Indonesian Islam: Explaining the
conservative turn. Singapore: ISEAS Publishing.

Dhofier, Z. (1982). Tradisi pesantren: Studi pandangan hidup kyai. Jakarta: LP3ES.

Fadjar, A. Malik (1999). Reorientasi Pendidikan Islam. Jakarta: Fajar Dunia.

Fauzan, A. (2020). Epistemologi pendidikan Islam transformatif: Relevansi pemikiran Abdurrahman
Wabhid. Jurnal Pendidikan Islam, 9(2), 123-140.

Fealy, G. (2001) Abdurrahman Wahid: Muslim Democrat, Indonesian President. Singapore: Institute
of Southeast Asian Studies (ISEAS).

Hanafi, H. (2004). Min al-‘aqgidah ila al-tsawrah. Kairo: Maktabah Madbuli.

Hefner, R. W. (2000). Civil Islam: Muslims and democratization in Indonesia. Princeton: Princeton
University Press.

Jackson, R. (2004). Intercultural Education, Religious Plurality and Teaching for Tolerance: Interpretive
and Dialogical Approaches. Oslo Coalition on Freedom of Religion or Belief / University of Oslo.

Junaidi. (2018). Arah Baru Epistemologi Pemikiran Islam: Paradigman Integrasi Interkoneksi M. Amin
Abdullah. Al-Adabiya: Jurnal Kebudayaan dan Keagamaan. 23901), 175-194.

Jumiana. (2025). Rekonstruksi Pendidikan Agama Islam Melalui Pembelajaran Transformatif Mezirow.
Jurnal llmiah Al-Hadi, 11(01), 49-68.

Ibn Khaldun. (2000). Al-Muqgaddimah. Beirut: Dar al-Fikr.

Ibn Taymiyyah. (1993). Majmu’ al-Fatawa. Riyadh: Dar al-Riyadh.

Kementerian Agama Republik Indonesia. (2019). Moderasi beragama. Jakarta: Badan Litbang dan
Diklat Kemenag RI.

Keraf, S. (2010). Etika lingkungan hidup. Jakarta: Kompas Gramedia.

Madjid, N. (1992). Islam: Doktrin dan peradaban. Jakarta: Paramadina.

Madjid, N. (2011). Pemikiran dan aktualisasi Abdurrahman Wahid tentang Islam dan demokrasi.
Jakarta: Gramedia.

Madjid, N. (2017). Islam, kemodernan, dan keindonesiaan. Jakarta: Paramadina.

Mastuhu. (1994). Dinamika sistem pendidikan pesantren. Jakarta: INIS.

Maufiqurrahman, Surahman. (2020). Sejarah Kebangkitan Madrasah Sebagai Pendidikan Agama
Islam dalam Pandangan George Makdisi. Jurnal Tarbiyatul Jurnal Pendidikan Islam

Mas’ud, Abdurrahman. (2007). Menggagas Format Pendidikan Non-Dikotomik: Humanisme Religious
sebagai Paradigma Pendidikan Islam. Yogyakarta: Gama Media

Miswari. (2024) Filsafat Pendidikan Agama Islam: Dari Tasawuf Falsafi Hingga Alam Melayu. Zahir
Publishing, 2024

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 216

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

Muthahhari, Murtadha. (2008) Fitrah, Menyingkap Hakikat, Potensi, dan Jati Diri Manusia. Jakarta:
PENERBIT LENTERA.

Nata, Abuddin. (2010). lImu Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana.

Nasr, S. H. (1987). Islamic life and thought. Albany: State University of New York Press.

Nasr, S. H. (1993). The need for a sacred science. Albany: State University of New York Press.

Nasr, S. H. (2007). The Essential Seyyed Hossein Nasr. Bloomington: World Wisdom.

Nasr, S. H. (2006). Islamic Philosophiy from Its Origin To The Present. Albany: State University of New
York Press

Qomar, Mujamil. (2005). Epistemologi Pendidikan Islam dari Metode Rasional hingga Metode Kritik.
Jakarta: Erlangga.

Rahardjo, D. (2006). Gus Dur on religion and democracy. Studia Islamika, 13(3), 437-460.

Rahman, F. (1982). Islam and modernity: Transformation of an intellectual tradition. Chicago:
University of Chicago Press.

Republik Indonesia. (2003). Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan
Nasional. Jakarta: Sekretariat Negara

Sholeh, S. (2017). Islamisasi IImu Pengetahuan: konsep Pemikiran Islmail Raji Al-Farugi dan Syed
Muhammad Naquib Al-Attas. Al-Hikmah Jurnal Agama dan limu Pengetahuan, 14(2), 209-221.

Steenbrink, K. (1994). Pesantren, madrasah, sekolah: Pendidikan Islam dalam kurun modern. Jakarta:
LP3ES.

Syafi’i, M. A. (2018). Pendidikan Islam inklusif: Telaah pemikiran Abdurrahman Wahid. Jurnal
Pendidikan Islam, 7(1), 21-39.

Sukma, R. (2011) Islam in Indonesian Foreign Policy. London: Routhledge.

Taufig, M., Darmawanti, H., & Abdullah, A (t.t) Konsep Ijtihad: Studi Atas Pandangan Muhammad
Arkoun. Sulesana; Jurnal Wawasan Keislaman. Doi: 10.24252/sulesana. V15i1.23599.

Tilaar, H. A. R. (2002) Perubahan Sosial dan Pendidikan: Pengantar Pedagogik Transformatif untuk
Indonesia. Jakarta: Grasindo.

Tillich, P. (1967). Theology of Culture. New York: Oxford University Press.

Utami, P. S (2017). Pengembangan Pemikiran James A. Banks dalam konteks Pembelajaran. Jurnal
Pancasila dan Kewarganegaraan, 2(2), 68-78.

Tohet, M. (2016). Paradigma pendidikan Islam di era globalisasi. Jurnal Pendidikan Agama Islam,
13(1), 67-80.

Vygotsky, L. S. (1978). Mind in society: The development of higher psychological processes. Cambridge,
MA: Harvard University Press.

Wahid, A. (1987). Prisma pemikiran Gus Dur. Yogyakarta: LKiS.

Wahid, A. (1999). Islamku, Islam Anda, Islam Kita: Agama, masyarakat, negara demokrasi. Jakarta:
The Wahid Institute.

Wahid, A. (2001). Pergulatan negara, agama, dan kebudayaan. Jakarta: Desantara.

Wahid, A. (2006). Pergulatan negara, agama, dan kebudayaan. Depok: Desantara.

Wahid, A. (2010). Gus Dur menjawab kegelisahan kita. Jakarta: Kompas.

Wabhid, A. (2010). Islamku, Islam Anda, Islam Kita: Agama, masyarakat, negara demokrasi. Jakarta:
The Wahid Institute.

Woodward, M. (2011). Java, Indonesia and Islam. Dordrecht: Springer.

Zaenurrosyid, A. (2019). Spiritualitas dalam pendidikan Islam. Jurnal Tarbiyah Islamiyah, 8(1), 23—-38.

Zainuddin, A. (2020). Pendidikan Islam transformatif: Integrasi ilmu, iman, dan amal. Jurnal
Pendidikan Islam, 9(2), 145-167. https://doi.org/10.14421/jpi.2020.92.145-167

Ziemek, Manfred. (1986) Pesantren dalam perubahan Sosial. Jakarta: Perhimpunan Pengembangan
Pesantren dan Asyarakat (P3M).

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 217

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0
https://doi.org/10.14421/jpi.2020.92.145-167

Available online at Humanika website:
http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
Humanika, 32 (2) 2025, ISSN 2502-5783

Zuhdi, M. (2021). Pendidikan Islam transformatif dalam perspektif Abdurrahman Wahid. Jurnal
Tarbiyah Islamiyah, 11(2), 145-162.

Zuhdi, M. (2018). Challenging Moderate Muslim: Indonesia’s Muslim School in the Mids of Religion
Conservatism, 9(, 10), 310.

Copyright ©2025 by Authors, Published by Faculty of Humanities Undip 218

This is an open access article under the CC BY-SA License
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0



http://ejournal.undip.ac.id/index.php/humanika
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0

