Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 49-56 | E-ISSN: 2443-0110

Praktik Keagamaan Budak Kristen di Batavia Abad XVII dan XVIII

Leonard Bayu Laksono’

Sekolah Tinggi Filsafat dan Theologi Jakarta
J1. Proklamasi No. 27, Jakarta — Indonesia

"Penulis korespondensi: bayu.dalope@stftjakarta.ac.id
DOL: https://doi.org/10.14710/jscl.v10i1.54300

Diterima/ Received: 15 Mei 2023; Direvisi/ Revised: 21 Oktober 2025; Disetujui/ Accepted: 20 Desember 2025

Abstract

Slaves have been part of the social structure of 17th-century Batavia since its inception. The multi-ethnic and multi-religious slaves,
who encountered Christian Europeans, shaped social life, particularly the religious aspects. This study aims to demonstrate the
spiritual practices (Christian) imposed on slaves in 17th- and 18th-century Batavia. This study applies historical research methods
using classical sources from the Protestant Church (Gereformeerde Kerk) in the books De Gereformeerde Kerken in Nederland
and De Protestantsche Kerk in Nederlandsch-Indié. The results of this study show that slaves owned by Christians continued to
fulfill their status and function as economic pillars of Batavia's society. On the other hand, slaves also received equal rights in the
implementation of their religious practices. Slaves in Batavia converted to Christianity and freedman due to the Calvinist teachings
internalized by the Protestant Church during this period, which proclaimed the equality and freedom of slaves. The slaves who
became the personal property of Christian masters were those who lived out their domestic duties and activities. Christian slaves
were provided with Christian instruction and moral standards to receive complete spiritual care, including the Sacraments of
Baptism and Holy Communion. Therefore, the phenomenon of slavery in Batavia was not only a socio-economic issue but also
raised Christian ethical-moral issues.

Keywords: Slavery; Christianity; Separation of the Sacraments; Marriage.
Abstrak

Budak telah menjadi bagian sejak semula dalam struktur sosial masyarakat Batavia abad ke-17. Para budak yang multi-etnis dan
multi-agama dan berjumpa dengan kaum Eropa yang Kristen, telah membentuk pola kehidupan sosial, secara khusus aspek
keagamaan. Penelitian ini bertujuan untuk menunjukkan praktik-praktik keagamaan (Kristen) yang diberlakukan bagi para budak
di Batavia abad ke-17 dan ke-18. Penelitian ini menerapkan metode penelitian historis dengan menggunakan sumber-sumber
Kklasik Gereja Protestan ( Gereformeerde Kerk) dalam buku-buku De Gereformeerde Kerken in Nederland dan De Protestantsche
Kerk in Nederlandsch-Indié. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa para budak milik orang-orang Kristen tetap menjalani status
dan fungsinya sebagai penopang ekonomi masyarakat Batavia, meskipun di sisi lain, para budak juga mendapatkan hak setara dalam
penerapan praktik-praktik keagamaannya. Para budak Kristen di Batavia tercipta karena ajaran Calvinisme yang dihayati oleh
Gereja Protestan periode ini untuk menyatakan kesetaraan dan kemerdekaan para budak. Para budak yang menjadi milik para
majikan Kristen telah didomestikkan dalam status dan aktivitas keagamaannya. Para budak Kristen dibekali pengajaran Kristen
dan standar moral untuk memperoleh pelayanan rohani yang utuh, baik Sakramen Bapitsan maupun Sakramen Perjamuan Kudus.
Karena itu, fenomena perbudakan di Batavia bukan hanya menjadi persoalan sosial-ekonomis, melainkan juga menggugah
persoalan etis-moral Kristiani.

Kata Kunci: Perbudakan; Agama Kristen; Pemisahan Sakramen; Pernikahan.

Pendahuluan 2012, 269). Selain karena motif ekonomi berdasar
atas pasokan tenaga kerja yang terbatas tetapi
Hans Higerdal, dalam bukunya Lords of the Land, jumlah lahan garapan yang luas, konteks sosial-

Lords of the Sea, menyatakan bahwa perbudakan politis turut memberi andil maraknya fenomena
adalah fenomena global di semua lapisan perbudakan. Para budak adalah masyarakat tingkat
masyarakat dunia yang sangat kompleks (Higerdal paling rendah dan keturunannya, para tawanan

49



Leonard Bayu Laksono (Praktik Keagamaan Budak Kristen di Batavia Abad XVII dan XVIII)

perang dari pihak-pihak yang kalah, dan para
tahanan kejahatan yang kemudian diperjual-
belikan oleh penguasa. Selain itu, mereka yang
karena alasan ekonomi terlilit hutang dan menjadi
miskin, sehingga menjadi budak adalah pilihan
yang tak terhindarkan. Hubungan vertikal antara
yang kuat dan yang lemah, yang kaya dan yang
miskin merupakan kunci dari munculnya
perbudakan, secara khusus di Asia Tenggara
(Parimartha 2016, 133).
Budak  telah

perdagangan lintas-benua jauh sebelum praktik

menjadi ~ komoditas
perbudakan dilakukan oleh bangsa-bangsa Eropa
pada periode modern awal (abad ke-17) di Hindia
Timur. Faktanya, para pedagang Jawa pada abad
ke-9 dan ke-10 telah terlibat hubungan dagang,
khususnya perdagangan budak “hitam” atau budak
“Zanggi” (Lombard 2008b, 27). Mereka adalah
budak-budak yang berasal dari Mozambik, yang
dikenal juga sebagai orang-orang Zanggi. Pada
abad ke-14 dalam hubungan dagang dengan dinasti
di Tiongkok, para penguasa Jawa mengirim 300
orang budak “hitam.” Pada abad ke-16 para pelaut
Jawa juga terdeteksi melakukan perdagangan
budak dari Madagaskar ke Jawa melalui kesaksian
orang-orang Portugis yang tiba di sana dan
berjumpa dengan para pelaut Jawa. Kemudian
barulah, pada abad ke-17 orang-orang Belanda
melanjutkan lalu lintas perdagangan budak dari
Madagaskar ke Sumatra untuk dipekerjakan
sebagai buruh tambang; dan juga ke wilayah-
wilayah lainnya di Jawa (Lombard 2008a, 28). Deli,
yang terletak di pesisir Timur Laut Sumatra,
menjadi pusat perdagangan budak yang memasok
para budak dari penduduk pedalaman Sumatra
untuk pemenuhan kebutuhan di wilayah-wilayah
Sumatra sendiri, tetapi juga untuk wilayah lainnya
(Perret 2010, 86-89, 104-6). Di kemudian hari,
Batavia menjadi pusat perdagangan terbesar para
budak, yang mendapat pasokannya dari penduduk
wilayah timur kepulauan Nusantara, seperti
penduduk dari Kepulauan Sunda Kecil (Nusa
Tenggara) (Parimartha 2016, 144).

Melihat ramainya lalu lintas perdagangan
budak antarbenua maka migrasi penduduk dunia
telah membentuk masyarakat global yang multi-
etnis dan multi-agama, khususnya di wilayah-
wilayah persinggahan perdagangan di kepulauan
Hindia Timur. Niemeijer dalam bukunya berjudul

S0

Masyarakat  Kolonial Abad XVII,
menyatakan bahwa pada abad ke-17 Batavia masih
berkutat
penduduk (Niemeijer 2012, 15). Upaya-upaya
pembangunan kota Batavia justru malah memasok

Batavia:

dengan wurusan menambah jumlah

keberadaan para budak yang semakin melimpah
jumlahnya dibandingkan dengan keberadaan
orang-orang Eropa, selain terdapat juga golongan
masyarakat Mardijker' dan Mestizo*. Pada abad ke-
17, warga Mardjjker sama dengan kaum in/ander.
Di Batavia abad ke-17, kata inlander belum
merujuk kepada masyarakat pribumi, bumiputera,
atau penduduk asli, melainkan terutama merujuk
kepada kaum Mardjjker (Niemeijer 2012, 33).
Susan Blackburn, mengutip dari Dagh Register
1674, menyebutkan jumlah penduduk di dalam
dinding Batavia pada 1673 adalah: orang Belanda
sejumlah 2.024 orang, orang Eurasia sejumlah 726
orang, orang Cina sejumlah 2.747 orang, orang
Mardijker sejumlah 5.362 orang, orang Moor dan
Jawa sejumlah 1.339 orang, orang Melayu sejumlah
611 orang, orang Bali sejumlah 981 orang, dan para
budak belian sejumlah 13.278 orang (Blackburn
2012, 28). Dari
pertambahan jumlah budak sangat signifikan.
golongan  penduduk telah
menciptakan interaksi yang tak terhindarkan di

rincian jumlah tersebut,

Keragaman ini
segala aspek kehidupan sosial masyarakat Batavia,
termasuk dengan keberadaan para budak sebagai
penganut Kristen, seperti golongan Eropa lainnya.

Praktik keagamaan yang paling umum
dialami oleh para budak belian pada abad ke-17
dan ke-18 adalah alih-agama (konversi) yang
mengikuti agama majikannya. Salah satu kisah yang
patut disebut adalah kisah para budak milik
Cornelis Chastelein (1657-1714), seorang anggota
Dewan Hindia, yang mengelola kepemilikan tanah
partikelir di Depok. Jan-Karel Kwisthout (2015),
dalam bukunya Jejak-jejak Masa Lalu Depok,
menceritakan bahwa Chastelein sengaja menata
kehidupan sosial kemasyarakatan di Depok dengan
membawa para budaknya menjadi penganut
Kristen, dan menyekolahkannya; meskipun untuk
itu ia harus membayar sejumlah uang yang besar
(Kwisthout 2015, 79). Setelah kematian
Chastelein, tanah partikelirnya di  Depok
diwariskan kepada budak-budak penggarapnya
sekitar 200 orang asal Bali, Sulawesi, dan Timor,
yang telah menganut agama Kristen (Lombard



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 49-56 | E-ISSN: 2443-0110

2008a, 100). Di sinilah komunitas Kristen pertama
terbentuk di daerah kecil yang terletak antara
Batavia dan Bogor (Buitenzorg). Bahkan, pada
1879 di tempat ini didirikan sebuah seminari
Kristen.

Dalam lokus dan konteks yang berbeda,
Hutagalung mengulas fenomena perbudakan pada
koloni Belanda di Tanjung Harapan Afrika Selatan
pada abad ke-17 dan ke-18 (Hutagalung 2011).
Gereja Protestan Belanda di Tanjung Harapan
pada periode ini turut terlibat turut membentuk
pola interaksi masyarakat dengan nilai-nilai
Calvinisme dan memberikan kemerdekaan kepada
para budak belian. Meskipun, pada kenyataannya,
pertambahan praktik pembaptisan (konversi)
menurut nilai-nilai kesetaraan dalam ajaran
Belanda
pemerdekaan para budak Kristen itu sedikit terjadi

Calvinisme Gereja Protestan
dan jumlahnya sangat rendah. Proses manumisi
(pembebasan status seorang budak) diperketat
sehingga jumlah budak masih cukup banyak
(Hutagalung 2011, 111) Perubahan status budak
karena perkawinan campur antarras
(micegenation) juga tidak signifikan (Hutagalung
2011, 112).

Berbeda dengan yang terjadi di Tanjung
Harapan Afrika Selatan, pemerdekaan budak di
Batavia abad ke-17 dan ke-19 adalah praktik yang
lumrah (Niemeijer 2007, 89). Biasanya motif
pemerdekaan budak dilakukan oleh para majikan
karena alasan kedekatan di ruang domestik. Para
majikan akan memerdekakan para budak dengan
Faktor

pemerdekaan budak dilakukan karena alasan

membuat  surat  wasiat. lainnya,
kemanusiaan dan pengajaran Kristen Calvinisme
dalam cerminan Gereja Protestan di Batavia.
Meskipun demikian, Niemeijer dalam tulisannya
itu ingin memperlihatkan fenomena meningkatnya
jumlah pemerdekaan para budak di Batavia dengan
bertambahnya tingkat kemiskinan di Batavia.
Masyarakat kolonial dari kalangan Kristen hanya
salah satu bagian yang berkontribusi terhadap
bertambahnya jumlah budak-budak merdeka di
Batavia (Niemeijer 2007, 97-98).

Dari catatan sejarah yang telah disebutkan di
atas, sesungguhnya masih banyak kisah-kisah lain
yang belum diketahui terkait dengan praktik
keagamaan yang dijalani oleh para budak. Oleh

karena itu, artikel ini secara khusus menganalisis

S1

praktik keagamaan (Kristen) yang diterapkan
kepada para budak Kristen di Batavia abad ke-17
dan ke-18.

Metode

Penelitian ini dikerjakan menggunakan metode
penulisan sejarah atau historiografi dengan cara
mengumpulkan dan menganalisis data sejarah
melalui sumber-sumber primer dan sekunder.
Topik penelitian ini merupakan kajian sejarah
sosial keagamaan. Aspek sosial penelitian ini
berorientasi pada isu perbudakan pada abad ke-17
dan ke-18. Aspek keagamaan dalam penelitian ini
adalah tentang praktik-praktik keagamaan (dhi.
Kekristenan) yang diberlakukan bagi para budak
pada abad ke-17 dan ke-18. Penelitian ini secara
umum terdiri atas empat tahapan, yaitu: (1) tahap
Heuristik, pengumpulan data
memanfaatkan dokumen dan sumber-sumber
publikasi (bronnenpublicatie); (2) tahap Kritik
dilakukan

keautentikan sumber dan korelasi dengan topik-

dengan

pemeriksaan untuk  memastikan
topik penelitian; (3) tahap Interpretasi, data
historis  direkonstruksi untuk menyampaikan

dan (4) tahap

Historiografi, yaitu usaha untuk menuliskan hasil

maksud tujuan penelitian;
penelitian yang berkontribusi terhadap tulisan-
tulisan sejarah sosial keagamaan.

Pandangan Gereja Protestan (Gereformeerde
Kerk) terhadap Para Budak

Pengaruh pembaruan (reformasi) gereja menurut
pandangan Johannes Calvin® baru dirasakan di
negeri-negeri Belanda pada tahun 40-an abad ke-
16, khususnya di negeri-negeri bagian selatan yang
berbatasan dengan Prancis dan berbahasa Prancis
juga (Jonge 2001, 23). Pada tahun 1559 Guido de
(1522-1567), seorang pendeta yang
berbahasa Prancis, menyusun pengakuan iman

Breés

(dalam bahasa Prancis) atau disebut dengan
Pengakuan Iman Prancis. Kemudian, pada tahun
1561 Belanda
menerima pengakuan iman Belanda atau disebut

jemaat-jemaat Protestan di
dengan Confessio Belgica. Dalam pertemuan
sinode jemaat-jemaat Belanda pada tahun 1571 di
Emden, Jerman ditetapkan tata gereja untuk
Gereja Gereformeerd® (artinya direformasikan)



Leonard Bayu Laksono (Praktik Keagamaan Budak Kristen di Batavia Abad XVII dan XVIII)

atau disebut dengan Tata Gereja Belanda. Dalam
perkembangannya, pada tahun 1618-1619 gereja-
gereja di Belanda menyepakati Pasal-pasal Ajaran
Dordrecht dan Tata Gereja Belanda-Dordrecht
(1619).

Dengan pengaruh Calvinisme pada gereja-
gereja di Belanda, maka ada visi idealis dan egaliter
dari Johannes Calvin yang langsung menyerang
akar perbudakan. Hal ini tersirat dalam muatan
ajaran pada Sinode Nasional di Dordrecht
(Schutte 2000, 50). Dalam Pasal-pasal Ajaran
Dordrecht dinyatakan:

Selanjutnya janji Injil ialah, bahwa setiap
orang yang percaya kepada Kristus yang
disalibkan itu tidak akan binasa, tetapi
beroleh  hidup yang kekal. harus
diberitakan dan dimaklumkan kepada
semua bangsa dan semua orang yang
menurut perkenan Allah, menjadi alamat
pemberitaan Injil-Nya, disertai perintah
untuk bertobat dan percaya, tanpa
mengadakan pembedaan® (End 2004, 68).
Oleh karena itu, Injil harus diberitakan kepada
semua orang tanpa terkecuali, termasuk juga bagi
para budak. Pemberlakuan dan penegakan agama
harus dialami oleh semua anggota rumah tangga
Kristen. Para budak harus dibaptis, diajarkan
doktrin Kristen, dan diperlakukan berbeda tubuh
dan jiwanya; bahkan, para budak Kristen tidak bisa
diperjual-belikan (Schutte 2000, 50, 60).

Ketentuan ini juga berlaku bagi para budak
milik Verenigde Oostindische Compagnie (VOC)
di Hindia Timur, bahwa VOC juga harus
mematuhi perintah gerejawi tersebut. Pada tanggal
31 Juli 1714, ditetapkan bahwa budak milik orang
Kristen hanya boleh dijual kepada sesama orang
Kristen (Van Boetzelaer Van Dubbeldam 1947,
225). Para budak perlu mendapat pengajaran
Kristen, diajarkan Doa Bapa Kami, Pengakuan
Iman, dan Hukum Tuhan. Dalam pertemuan-
pertemuan biasa, para budak berkumpul dan
dibacakan teks Alkitab dalam bahasa Portugis,
mengucapkan doa, menyanyikan dua pasal dari
Mazmur Daud, dan terakhir ditutup dengan berkat
(Schutte 2000, 50). Gereja dan negara melindungi
para budak dari pelecehan (Algra 1946, 155).
Bahkan, tuan atau nyonya pemilik budak dapat
dihukum jikalau terlalu kejam menghukum
budaknya yang melanggar; dan gereja dapat

52

mendisiplinkan para tuan dan nyonya yang kejam,
dengan melarang mereka mengikuti Perjamuan
Kudus.

Di Batavia, sifat dan peran Gereja Protestan
sangat penting. Dengan latar belakang gereja
Belanda-Calvinis, Gereja Protestan berubah dari
gereja pedagang (handelskerk) menjadi gereja
rakyat (volkskerk) (Schutte 2000, 59). Gereja
Protestan di Batavia adalah contoh dari gereja
publik (publieke kerk) di dalam masyarakat
kolonial perkotaan. Gereja Protestan di Batavia
sama sekali bukan gereja kulit putih. Orang Eropa
masih sangat sedikit jumlahnya. Karena itu
pelayanan khotbah dan katekisasi (pengajaran
doktrin agama) dilakukan dalam bahasa Belanda,
Portugis, Indo-Eropa, dan Melayu. Anggota baru
gereja hampir secara eksklusif terdiri dari budak
dan mantan budak (AMardijker generasi pertama)
(Schutte 2000, 60). Gereja Protestan di Batavia ini
merupakan gereja perempuan, karena dua pertiga
anggotanya adalah kaum perempuan. Gereja
Protestan juga mendesak VOC untuk menegakkan
ketaatan untuk hari Minggu, termasuk melarang
budak melakukan pekerjaan selama waktu
beribadah di gereja
Dubbeldam 1947, 35).

(Van Boetzelaer Van

Pergeseran Peran Para Budak: Dari Komoditas
Ekonomis menjadi Pelaku Domestik-Rumah
Tangga

Pembaptisan menjadi praktik keagamaan yang
paling mendasar bagi para budak dan orang-orang
pribumi. Pasalnya, pembaptisan menurut Gereja
Katolik adalah sebuah keharusan publik (a public
imperative); sedangkan pembaptisan menurut
Gereja Protestan menjadi sekadar pilihan dalam
ranah rumah tangga (2 household choice) (Schutte
2000, 50). Pembaptisan dalam Gereja Protestan
memiliki konsekuensi sipil dan komunal gerejawi.
Karena itu, pembaptisan seorang budak berarti
pula pemberian hak legal: untuk hak mewarisi,
menikah, dimakamkan di kuburan Kristen, dan
menjadi saksi dalam pengadilan.

Di Hindia Timur, para budak lebih banyak
bekerja sebagai pembantu rumah tangga. Mereka
mendapat perlakuan yang sangat terjamin oleh
pemerintah dan dewan gereja (konsistori) dalam
hal kesejahteraan spiritual mereka. Sebelum para



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 49-56 | E-ISSN: 2443-0110

budak pergi bekerja di pagi hari, mereka berkumpul
untuk mendengarkan kata-kata yang mendidik dari
para pembimbing. Mereka dilatih untuk berdoa.
Kemudian, para pendeta pergi ke tempat tinggal
para budak untuk mengajar para perempuan dan
anak-anak budak, serta mengunjungi mereka yang
sakit (Algra 1946, 156). Semua praktik keagamaan
dilakukan
kerumahtanggaan.
Van Boetzelaer Van Dubbeldam (1906)
dalam bukunya De Gereformeerde Kerken in
Nederland en De Zending in Qost-Indié
menyinggung tentang relasi domestik para budak

ini dalam ranah domestik

dalam  menjalankan praktik keagamaannya.
Menurutnya, orang yang telah dibaptis, meskipun
pengetahuannya masih terbatas, berada dalam
kondisi yang lebih baik dibandingkan mereka yang
belum dibaptis karena mereka tetap berada di
bawah pengawasan pendeta dan majelis gereja.
memanfaatkan

Para pendeta

kesempatan kunjungan kepada orang sakit untuk

dan penatua

mendorong pendidikan agama lebih lanjut. Jika
yang bersangkutan adalah budak, tuan mereka pun
dinasihati untuk mengizinkan dan mendukung
pendidikan agama bagi budak-budak mereka (Van
Boetzelaer Van Dubbeldam 1906, 332).

Relasi para budak Kristen dengan Gereja
Protestan tetap terjalin dalam ranah domestik
rumah tangga dan gerejawi. Para budak mendapat
izin dari para majikan untuk terus mendapat
pendidikan dan pengajaran agama Kristen. Dengan
demikian, para budak tetap berada dalam
pengawasan para pendeta, majelis gereja, guru, dan
penatua.

Praktik Keagamaan dalam Wujud Pemisahan
Sakramen

Dalam sejarah pekabaran Injil abad ke-17 dan ke-
18, praktik pemisahan sakramen terjadi di mana-
mana. Di Asia, pemisahan sakramen dipraktikkan
secara luas (Soleiman 2012, 46). Di wilayah-
wilayah tekanan

tertentu, gereja

persaingan antaragama (non-Kristen dan Katolik).

mendapat

Karena itu, pembaptisan massal menjadi langkah
yang perlu segera dilakukan, meskipun secara sadar
hal tersebut akan membuat kekristenan menjadi
dangkal. Dalam praktiknya, setelah pembaptisan
massal, gereja diperhadapkan dengan tantangan

53

untuk memberikan pemahaman agama dan
mengarahkan perilaku umat yang berkesesuaian
dengan ajaran agama Kristen. Apabila pemahaman
dan perilaku mereka masih tetap sama seperti saat
sebelum dibaptis, maka umat tidak diperkenankan
mengikuti sakramen Perjamuan Kudus (Van
Boetzelaer Van Dubbeldam 1906, 212).

Meskipun demikian, Tata Gereja Belanda
(Dordrecht) 1618-1619 menentang pemisahan
Dordrecht
menegaskan, dalam Tata Gereja Belanda 1619

sakramen. Sinode Nasional di
Pasal 59, bahwa “melalui Baptisan, orang dewasa
dimasukkan ke dalam jemaat Kristen dan diterima
menjadi anggota sidi jemaat itu. Karena itu, mereka
Kudus,
sebagaimana yang mereka janjikan pada waktu
dibaptis” (Enklaar 2003, 46-47).
demikian, secara teologis, penyelenggaraan

dijalani lengkap

wajib  turut merayakan Perjamuan

Dengan

sakramen  harus secara
(samenvoeging van sacramenten). Akan tetapi,
meskipun sudah dipahami demikian, dalam
praktiknya di  Hindia-Belanda,

sakramen tetap terjadi. Soleiman, mengutip

pemisahan

kesimpulan Niemeijer, menegaskan bahwa “gereja
Reformasi telah mengorbankan teologinya demi
tatanan sosial” (Soleiman 2012, 46).

Praktik pemisahan sakramen menjadi selalu
bersinggungan dengan persoalan sosial yang terjadi
di wilayah-wilayah VOC  di
Persoalan sosialnya bukan hanya pada konteks

Hindia Timur.

konversi agama secara massal di suatu wilayah
tertentu, melainkan juga dengan persoalan-
persoalan sosial masyarakat di Batavia dan di luar
Batavia. Persoalan sosial pertama tentang para
budak, bahwa Kristen
menekankan bahwa pemilik budak berkewajiban

dijelaskan Ajaran

untuk memurtadkan budaknya, meneladani
Abraham dalam Perjanjian Lama. Kepemilikan
budak diperbolehkan, tetapi lebih baik jika budak
tersebut menjadi Kristen. Setelah dibaptis, budak
memperoleh pengakuan hukum tertentu, termasuk
hak untuk menikah secara sah menurut Kristen dan
mendapatkan pemakaman Kristen. Sejak awal
masa penjajahan VOC di Batavia, beberapa budak
mengikuti beberapa minggu pengajaran katekese,
menjalani ujian, dan kemudian dibaptis. Baptisan
menjadi syarat hukum untuk menikah, sejalan
dengan upaya gereja dan pemerintah untuk
menghentikan praktik selingkuh atau perzinaan.



Leonard Bayu Laksono (Praktik Keagamaan Budak Kristen di Batavia Abad XVII dan XVIII)

Namun, para budak yang baru dibaptis tidak
diperbolehkan mengikuti sakramen Komuni Suci
karena dianggap belum sepenuhnya memahami
ajaran Kristen (Soleiman 2012, 46).

Sakramen Baptisan Kudus dalam Gereja
Protestan selalu berdasarkan pada pengakuan
personal seseorang; dan dengan dasar itu juga
maka ia menjadi anggota gereja secara penuh untuk
terlibat dalam sakramen Perjamuan Kudus. Akan
tetapi, prasangka dan dengan maksud dan motif
tersebut di atas, maka beralih agama menjadi
Kristen, baik oleh masyarakat pribumi maupun
para budak di Hindia, selalu memilik motif

tersembunyi, yaitu: insentif sosial berupa
pengakuan hukum (Soleiman 2012, 199).
Perpindahan agama menjadi umat Gereja

Protestan di Batavia juga memberikan beberapa
keuntungan. Blusse (2013) menjelaskan bahwa
kaum pribumi yang memeluk agama Kristen
berhak menerima tunjangan uang, dan budak
Kristen tidak dapat dijual karena alasan utang.
Selain itu, budak yang telah menjadi Kristen tidak
boleh dijual kepada majikan yang bukan beragama
Kristen. Hanya setelah memeluk agama Kristen,
perempuan pribumi diperbolehkan menikah
dengan pria Belanda (Blusse 2013, 311).
Pertimbangan-pertimbangan inilah yang
semakin meyakinkan banyak pihak untuk
menerapkan praktik pemisahan sakramen di
Hindia Timur. Meskipun demikian, di wilayah-
wilayah Zending, tidak diberlakukan pemisahan
massal. Pembaptisan di medan pekerjaan zending
terjadi sangat lambat dan sedikit. Para zendeling
mengutamakan masa persiapan lebih lama,
sebelum seseorang dibaptis. Setelah Sakramen
Baptisan Kudus dijalani, maka masyarakat pribumi
dapat Sakramen
Perjamuan Kudus. Meskipun demikian, kendala

diperkenankan  mengikuti
lain muncul dengan keterbatasan jumlah pendeta
atau zendeling yang melayani wilayah-wilayah
pekabaran Injil yang sangat luas. Dalam artikel ini,
penelitian  tentang  pemisahan  sakramen
difokuskan pada wilayah-wilayah pekabaran Injil
Gereja Protestan abad ke-17 dan abad ke-18.

Dua sakramen kudus yang diterapkan baik
oleh Gereja Protestan maupun oleh Zending
adalah upaya untuk mengonversikan masyarakat
pribumi Hindia-Belanda menjadi seorang Kristen

secara penuh. Akan tetapi, dalam praktiknya,

54

pelaksanaan dua sakramen ini harus dipisahkan
mengikuti tatanan sosial masyarakat di Hindia-
Belanda. Karena itu, pemisahan sakramen selalu
menjadi polemik di awal-awal kekristenan
dihadirkan dalam suatu masyarakat yang majemuk.
Polemik ini telah menimbulkan sebab dan akibat di
seputar praktik pemisahan sakramen oleh Gereja
Protestan di Hindia-Belanda.

Masalah sosial berikutnya adalah praktik
pergundikan antara kaum laki-laki Belanda dengan
perempuan-perempuan  di  Hindia-Belanda
(biasanya budak atau baboe). Kebijakan-kebijakan
VOC justru semakin menyuburkan pergundikan.
Sejak tahun 1617, terdapat larangan pernikahan
antara para pejabat VOC dengan perempuan non-
Kristen. Meskipun demikian, jikalau laki-laki
Belanda ingin menikahi budak perempuannya,
maka ia harus melunasi pembelian budak tersebut
kepada VOC atau membayar angsuran yang
dipotong dari gajinya (Baay 2017, 11). Soleiman
(2012) juga lebih lanjut menjelaskan fenomena
sosial bahwa di Batavia banyak anak yang perlu
dibaptis, tetapi banyak di
merupakan anak tidak sah; sebagian besar ibunya
adalah budak dan bukan penganut Kristen.

antara mereka

Menurut hukum saat itu, anak-anak tersebut
mengikuti status ibu mereka. Berdasar teologi yang
berlaku, anak-anak ini dianggap kafir karena ibunya
bukan Kristen, sehingga mereka tidak dapat
dibaptis sebagai bayi atau anak-anak. Mereka harus
menunggu hingga mencapai usia 10 tahun, ketika
mereka dianggap cukup umur untuk menerima
pengajaran agama Kristen yang diperlukan
sebelum dibaptis (Soleiman 2012, 47).

Dari hubungan-hubungan tidak sah, maka
terlahir anak-anak atau keturunan yang tidak sah.
Terlebih lagi, jikalau para gundik atau nyas itu
bukan orang Kristen, maka anak-anak yang terlahir
dalam hubungan pergundikan pun tidak bisa
disebut sebagai anak Kristen. Jika seorang anak
ingin dibaptis menjadi Kristen, maka baik bapak
maupun ibunya harus termasuk anggota gereja.
Karena itu, jikalau sang ibu segera diperkenankan
menerima sakramen Baptisan Kudus, maka
sesegera itu pula ia tidak diperkenankan mengikuti
sakramen Perjamuan Kudus, karena dikenakan
disiplin gereja atas hubungan tidak sah tersebut.
Dengan demikian, sang bapak pun harus menerima
implikasi penerapan disiplin gereja. Sang bapak



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 49-56 | E-ISSN: 2443-0110

juga tidak diperkenankan mengikuti sakramen
Perjamuan Kudus selama menjalani disiplin gereja.
Pada akhirnya, praktik pemisahan sakramen
diterapkan juga dalam konteks yang berbeda.
Persoalan-persoalan sosial di atas, telah
menimbulkan banyak perdebatan tentang praktik
pemisahan sakramen, baik di negeri Belanda
maupun di Hindia-Belanda, khususnya di Batavia.
Tata Gereja Belanda (Sinode Dordrecht) tidak
mengizinkan pemisahan sakramen, begitu juga
dalam Tata Gereja di Batavia tahun 1624. Akan
tetapi, dalam Tata Gereja Batavia tahun 1643,
pemisahan sakramen masih diperkenankan
(Locher 1997, 18-19). VOC bahkan, menetapkan
resolusi terkait hal tersebut; Pertama, di Batavia,
pemisahan  pelaksanaan  sakramen menjadi
persoalan hati nurani bagi para pendeta; Kedua, di
luar Batavia, pendeta harus sangat berhati-hati dan
menyesuaikan dengan kondisi setempat. Mereka
tidak boleh sembarangan memberikan sakramen
Baptisan kepada orang dewasa yang belum cukup
mendapat pengajaran atau yang diperkirakan
belum siap secara rohani untuk menerima manfaat
keselamatan dari Baptisan. Setelah dibaptis,
individu tersebut harus dididik dengan baik
mengenai ajaran Kristen, sehingga ketika mereka
telah memahami ajaran dengan cukup dan
mengikuti sakramen Komuni, mereka dapat
berpartisipasi secara penuh dan tekun dalam
Perjamuan Kudus sepanjang hidup mereka.
(Enklaar 2003, 54).
Demikian ini merupakan persoalan
pemisahan sakramen masih dilakukan dengan
mempertimbangkan  alasan-alasan  tertentu.
Praktik ini berlaku juga tak terkecuali bagi para
budak. Aspek pendidikan dan pengajaran agama
menjadi hal yang penting untuk membangun
moral-etis para budak Kristen sebelum mereka ikut

ambil bagian dalam Sakramen Perjamuan Kudus.
Simpulan

Dari hasil pembahasan di atas, saya menyimpulkan
berkaitan dengan praktik keagamaan Kristen
terhadap para budak di Batavia abad ke-17 dan ke-
18. Pertama, Gereja Protestan Belanda di Batavia
memainkan peran penting dalam menata-kelola
aktivitas umat dengan cara melakukan pengaturan
dan perawatan domestik tiap-tiap rumah tangga

S5

Kristen, termasuk di dalamnya para budak.
Pembatasan jumlah kepemilikan para budak, telah
menggeser praktik perbudakan dibawa ke ranah
domestik rumah tangga. Dalam kepentingan itulah,
Gereja Protestan di Batavia menyerukan
keterlibatan para pelayan gerejawi (pendeta,
penatua, diaken, dan ziekentrooster) pada urusan
pemeliharaan spiritual umat dengan hak praktik
keagamaan yang setara dengan orang-orang
Kristen lainnya. Kedua, pembatasan jumlah
kepemilikan para budak oleh para tuan dan nyonya
Kristen, pada akhirnya juga dalam rangka
membebaskan para budak itu menjadi orang-orang
merdeka. Tentu saja, hal ini berlaku hanya bagi
para budak Kristen dan yang hanya boleh dimiliki
oleh para tuan dan nyonya Kristen. Ketiga, dari
penelitian ini juga ditemukan bahwa pelayanan dan
pemeliharaan iman para budak telah membuka
tabir diskusi penting dalam pengajaran dan dogma
Kristen tentang praktik pemisahan sakramen,
konsekuensi konversi (alih agama) yang terjadi
pada abad ke-17 dan ke-18.

Penelitian ini juga dapat ditindaklanjuti
dengan cara penelusuran dokumen dan sumber-
sumber arsip dan mulai masuk pada topik-topik
sejarah sosial gereja, yang memberi penekanan
pada yang
mempertemukan aspek kebijakan gereja dan

aspek  sosial ~ keagamaan
pemerintahan Kristen menyikapi isu-isu sosial-
politis kemasyarakatan, yang juga banyak menjadi
perhatian gereja pada periode yang masih sedikit
dipelajari, yaitu periode abad ke-17 dan ke-18; dua
abad sebelum praktik misi dan pekabaran Injil oleh
lembaga-lembaga Zending swasta. Dengan
demikian, penelusuran sumber-sumber Gereja
Protestan di Batavia pada masa VOC dapat
dilakukan dengan memanfaatkan arsip yang
terdokumentasi di Arsip Nasional Republik

Indonesia.

Catatan

'"Warga Mardijker adalah warga campuran Asia, yang
semula terdiri dari budak asal benua India yang sudah
dibebaskan (Por. mardicas; Bld. mardijker; Mel.
merdeka). Mereka sering juga disebut sebagai “orang
item” atau “keling”, yaitu orang-orang keturunan dari
Bengali, Tamil, Malabar, Gujarat, dan Sri Lanka. Warga
Mardijker juga terdapat rakyat biasa yang berasal dari
tempat-tempat yang dikuasai oleh bangsa Portugis,



Leonard Bayu Laksono (Praktik Keagamaan Budak Kristen di Batavia Abad XVII dan XVIII)

tetapi yang telah direbut oleh VOC dan penduduknya
kemudian diangkut ke Batavia. Lih. (Niemeijer 2012,
32-33)

*Warga Mestizo adalah warga campuran Eropa dan
Asia. Mereka berbeda dengan warga Indo-Eropa
kebanyakan. Mereka hanya terdiri dari anak-anak hasil
perkawinan campuran antara warga Eropa dengan
perempuan pribumi dari kepulauan Melayu-Indonesia.
Lih. (Niemeijer 2012, 37)

*Johannes Calvin (John Calvin, 1509-1564) adalah
seorang tokoh reformasi gereja (Protestan) abad ke-16,
yang mengembangkan pengaruh dan ajarannya di
Jenewa.

*Pada abad ke-17, gereja-gereja Protestan di Belanda
dikenal dengan sebutan Gereformeerde Kerk (artinya
yang direformasikan). Kemudian, istilah ini lebih
dikonotasikan sebagai ‘murni’ atau ‘ortodoks’; sehingga
pada paruh kedua abad ke-18 nama tersebut diubah
dengan sebutan yang lebih netral, yaitu: Hervormd
Kerk (artinya yang dibentuk kembali).

’Dicetak miring oleh penulis untuk menjadi penekanan.

Referensi

Algra, A. 1946. Het Principaelste Wit De Kerke
Christi Te Batavia. T. Wever.

Baay, Reggie. 2017. Nyai Dan Pergundikan Di
Hindja Belanda. Komunitas Bambu.

Blackburn, Susan. 2012. Jakarta Sejarah 400
Tahun. Terj. Gatot Triwira. Masup Jakarta.

Leonard. 2013. Persekutuan Aneh:
Pemukim Cina, Wanita Peranakan, Dan
Belanda Di Batavia VOC. LKiS.

End, Th. van den. 2004. Enam Belas Dokumen
Dasar Calvinisme. BPK Gunung Mulia.

Enklaar, Ido Hendricus. 2003. Pembaptisan Massal
Dan Pemisahan Sakramen. BPK Gunung
Mulia.

Higerdal, Hans. 2012. Lords of the Land, Lords of
the Sea: Conflict and Adaptation in Early
Colonial 1600-1800.
Verhandelingen van Het Koninklijk
Instituut Voor Taal-, Land- En Volkenkunde
273.KITLV Press.

Hutagalung, Julinta D. 2011. “A Faint Light: Dutch
Mission and Overseas Church in Cape
Colony, 1652-1795.” Jurnal Kajian Wilayah
3(1):103-16.

Jonge, Christiaan de. 2001. Apa [tu Calvinisme?
BPK Gunung Mulia.

Blusse,

Timor,

56

Kwisthout, Jan-Karel. 201S. Jejak-Jejak Masa Lalu
Depok: Warisan Cornelis Chastelein (1657-
1714) Kepada Para Budaknya Yang
Dibebaskan. Terj. Hallie Jonathans&Corry
Longdong. BPK Gunung Mulia.

Locher, G.P.H. 1997. Tata Gereja Gereja Protestan
Di Indonesia: Suatu Sumbangan Pikiran
Mengenai Sejarah Dan Asas-Asasnya. Terj.
H. Jonathans dan Evie Item. BPK Gunung
Mulia.

Lombard, Denys. 2008a. Nusa Jawa: Silang Budaya
1. Terj. Winarsih Arifin, dkk. Gramedia
Pustaka Utama.

Lombard, Denys. 2008b. Nusa Jawa: Silang
Budaya 2. Terj. Winarsih Arifin, dkk.
Gramedia Pustaka Utama.

Niemeijer, Hendrik E. 2007. “Komunitas Kristen
Asia Merdeka Dan Kemiskinan di Batavia
Pramodern.” In Jakarta Batavia: Esai Sosio-
Kultural Banana & KITLV-Jakarta.

Niemeijer, Hendrik E. 2012. Batavia: Masyarakat
Kolonial Abad XVII. Masup Jakarta.

Parimartha, I Gde. 2016. Perdagangan Dan Politik
Di Nusa Tenggara 1815-1915. Ombak.

Perret, Daniel. 2010. Kolonialisme Dan Etnisitas:
Batak Dan Melayu Di Sumatra Timur Laut.
Terj. Saraswati Wardhany. Kepustakaan
Populer Gramedia.

Schutte, G.J. 2000. Het Calvinistisch Nederland:
Mpythe En Werkeljjkheid. Verloren.

Soleiman, Yusak. 2012. Pangumbaran Ing Bang
Wetan: The Dutch Reformed Church in
Late Ejghteenth Century Java-an Eastern
Adventure. BPK Gunung Mulia dan STT

Jakarta.
Van Boetzelaer Van Dubbeldam, C.W.Th. Baron.
1906. De Gereformeerde Kerken in

Nederland En De Zending in Oost-Indié: In
De Dagen Der Oost-Indische Compagnie.

P. Den Boer.
Van Boetzelaer Van Dubbeldam, C.W.Th. Baron.
1947. De Protestantsche Kerk in

Nederlandsch-Indié: Haar Ontwikkeling
van 1620-1939. Martinus Nijhoftf.



