
Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 49-56 | E-ISSN: 2443-0110  

 

49 

Praktik Keagamaan Budak Kristen di Batavia Abad XVII dan XVIII 
 

Leonard Bayu Laksono* 
 

Sekolah Tinggi Filsafat dan Theologi Jakarta 
Jl. Proklamasi No. 27, Jakarta – Indonesia 

 
*Penulis korespondensi: bayu.dalope@stftjakarta.ac.id  

DOI: https://doi.org/10.14710/jscl.v10i1.54300 
 
 
 
 

 
 

Abstract 
 

Slaves have been part of the social structure of 17th-century Batavia since its inception. The multi-ethnic and multi-religious slaves, 
who encountered Christian Europeans, shaped social life, particularly the religious aspects. This study aims to demonstrate the 
spiritual practices (Christian) imposed on slaves in 17th- and 18th-century Batavia. This study applies historical research methods 
using classical sources from the Protestant Church (Gereformeerde Kerk) in the books De Gereformeerde Kerken in Nederland 
and De Protestantsche Kerk in Nederlandsch-Indië. The results of this study show that slaves owned by Christians continued to 
fulfill their status and function as economic pillars of Batavia's society. On the other hand, slaves also received equal rights in the 
implementation of their religious practices. Slaves in Batavia converted to Christianity and freedman due to the Calvinist teachings 
internalized by the Protestant Church during this period, which proclaimed the equality and freedom of slaves. The slaves who 
became the personal property of Christian masters were those who lived out their domestic duties and activities. Christian slaves 
were provided with Christian instruction and moral standards to receive complete spiritual care, including the Sacraments of 
Baptism and Holy Communion. Therefore, the phenomenon of slavery in Batavia was not only a socio-economic issue but also 
raised Christian ethical-moral issues. 
 
Keywords: Slavery; Christianity; Separation of the Sacraments; Marriage. 

 
Abstrak 

 
Budak telah menjadi bagian sejak semula dalam struktur sosial masyarakat Batavia abad ke-17. Para budak yang multi-etnis dan 
multi-agama dan berjumpa dengan kaum Eropa yang Kristen, telah membentuk pola kehidupan sosial, secara khusus aspek 
keagamaan. Penelitian ini bertujuan untuk menunjukkan praktik-praktik keagamaan (Kristen) yang diberlakukan bagi para budak 
di Batavia abad ke-17 dan ke-18. Penelitian ini menerapkan metode penelitian historis dengan menggunakan sumber-sumber 
klasik Gereja Protestan (Gereformeerde Kerk) dalam buku-buku De Gereformeerde Kerken in Nederland dan De Protestantsche 
Kerk in Nederlandsch-Indië. Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa para budak milik orang-orang Kristen tetap menjalani status 
dan fungsinya sebagai penopang ekonomi masyarakat Batavia, meskipun di sisi lain, para budak juga mendapatkan hak setara dalam 
penerapan praktik-praktik keagamaannya. Para budak Kristen di Batavia tercipta karena ajaran Calvinisme yang dihayati oleh 
Gereja Protestan periode ini untuk menyatakan kesetaraan dan kemerdekaan para budak. Para budak yang menjadi milik para 
majikan Kristen telah didomestikkan dalam status dan aktivitas keagamaannya. Para budak Kristen dibekali pengajaran Kristen 
dan standar moral untuk memperoleh pelayanan rohani yang utuh, baik Sakramen Bapitsan maupun Sakramen Perjamuan Kudus. 
Karena itu, fenomena perbudakan di Batavia bukan hanya menjadi persoalan sosial-ekonomis, melainkan juga menggugah 
persoalan etis-moral Kristiani. 
 
Kata Kunci: Perbudakan; Agama Kristen; Pemisahan Sakramen; Pernikahan. 
 
Pendahuluan 
 
Hans Hägerdal, dalam bukunya Lords of the Land, 
Lords of the Sea, menyatakan bahwa perbudakan 
adalah fenomena global di semua lapisan 
masyarakat dunia yang sangat kompleks (Hägerdal 

2012, 269). Selain karena motif ekonomi berdasar 
atas pasokan tenaga kerja yang terbatas tetapi 
jumlah lahan garapan yang luas, konteks sosial-
politis turut memberi andil maraknya fenomena 
perbudakan. Para budak adalah masyarakat tingkat 
paling rendah dan keturunannya, para tawanan 

Diterima/ Received: 15 Mei 2023; Direvisi/ Revised: 21 Oktober 2025; Disetujui/ Accepted: 20 Desember 2025 



Leonard Bayu Laksono (Praktik Keagamaan Budak Kristen di Batavia Abad XVII dan XVIII) 

 

50 

perang dari pihak-pihak yang kalah, dan para 
tahanan kejahatan yang kemudian diperjual-
belikan oleh penguasa. Selain itu, mereka yang 
karena alasan ekonomi terlilit hutang dan menjadi 
miskin, sehingga menjadi budak adalah pilihan 
yang tak terhindarkan. Hubungan vertikal antara 
yang kuat dan yang lemah, yang kaya dan yang 
miskin merupakan kunci dari munculnya 
perbudakan, secara khusus di Asia Tenggara 
(Parimartha 2016, 133). 

Budak telah menjadi komoditas 
perdagangan lintas-benua jauh sebelum praktik 
perbudakan dilakukan oleh bangsa-bangsa Eropa 
pada periode modern awal (abad ke-17) di Hindia 
Timur. Faktanya, para pedagang Jawa pada abad 
ke-9 dan ke-10 telah terlibat hubungan dagang, 
khususnya perdagangan budak “hitam” atau budak 
“Zanggi” (Lombard 2008b, 27). Mereka adalah 
budak-budak yang berasal dari Mozambik, yang 
dikenal juga sebagai orang-orang Zanggi. Pada 
abad ke-14 dalam hubungan dagang dengan dinasti 
di Tiongkok, para penguasa Jawa mengirim 300 
orang budak “hitam.” Pada abad ke-16 para pelaut 
Jawa juga terdeteksi melakukan perdagangan 
budak dari Madagaskar ke Jawa melalui kesaksian 
orang-orang Portugis yang tiba di sana dan 
berjumpa dengan para pelaut Jawa. Kemudian 
barulah, pada abad ke-17 orang-orang Belanda 
melanjutkan lalu lintas perdagangan budak dari 
Madagaskar ke Sumatra untuk dipekerjakan 
sebagai buruh tambang; dan juga ke wilayah-
wilayah lainnya di Jawa (Lombard 2008a, 28). Deli, 
yang terletak di pesisir Timur Laut Sumatra, 
menjadi pusat perdagangan budak yang memasok 
para budak dari penduduk pedalaman Sumatra 
untuk pemenuhan kebutuhan di wilayah-wilayah 
Sumatra sendiri, tetapi juga untuk wilayah lainnya 
(Perret 2010, 86–89, 104–6). Di kemudian hari, 
Batavia menjadi pusat perdagangan terbesar para 
budak, yang mendapat pasokannya dari penduduk 
wilayah timur kepulauan Nusantara, seperti 
penduduk dari Kepulauan Sunda Kecil (Nusa 
Tenggara) (Parimartha 2016, 144). 

Melihat ramainya lalu lintas perdagangan 
budak antarbenua maka migrasi penduduk dunia 
telah membentuk masyarakat global yang multi-
etnis dan multi-agama, khususnya di wilayah-
wilayah persinggahan perdagangan di kepulauan 
Hindia Timur. Niemeijer dalam bukunya berjudul 

Batavia: Masyarakat Kolonial Abad XVII, 
menyatakan bahwa pada abad ke-17 Batavia masih 
berkutat dengan urusan menambah jumlah 
penduduk (Niemeijer 2012, 15). Upaya-upaya 
pembangunan kota Batavia justru malah memasok 
keberadaan para budak yang semakin melimpah 
jumlahnya dibandingkan dengan keberadaan 
orang-orang Eropa, selain terdapat juga golongan 
masyarakat Mardijker1 dan Mestizo2. Pada abad ke-
17, warga Mardijker sama dengan kaum inlander. 
Di Batavia abad ke-17, kata inlander belum 
merujuk kepada masyarakat pribumi, bumiputera, 
atau penduduk asli, melainkan terutama merujuk 
kepada kaum Mardijker (Niemeijer 2012, 33). 
Susan Blackburn, mengutip dari Dagh Register 
1674, menyebutkan jumlah penduduk di dalam 
dinding Batavia pada 1673 adalah: orang Belanda 
sejumlah 2.024 orang, orang Eurasia sejumlah 726 
orang, orang Cina sejumlah 2.747 orang, orang 
Mardijker sejumlah 5.362 orang, orang Moor dan 
Jawa sejumlah 1.339 orang, orang Melayu sejumlah 
611 orang, orang Bali sejumlah 981 orang, dan para 
budak belian sejumlah 13.278 orang (Blackburn 
2012, 28). Dari rincian jumlah tersebut, 
pertambahan jumlah budak sangat signifikan. 
Keragaman golongan penduduk ini telah 
menciptakan interaksi yang tak terhindarkan di 
segala aspek kehidupan sosial masyarakat Batavia, 
termasuk dengan keberadaan para budak sebagai 
penganut Kristen, seperti golongan Eropa lainnya. 

Praktik keagamaan yang paling umum 
dialami oleh para budak belian pada abad ke-17 
dan ke-18 adalah alih-agama (konversi) yang 
mengikuti agama majikannya. Salah satu kisah yang 
patut disebut adalah kisah para budak milik 
Cornelis Chastelein (1657-1714), seorang anggota 
Dewan Hindia, yang mengelola kepemilikan tanah 
partikelir di Depok. Jan-Karel Kwisthout (2015), 
dalam bukunya Jejak-jejak Masa Lalu Depok, 
menceritakan bahwa Chastelein sengaja menata 
kehidupan sosial kemasyarakatan di Depok dengan 
membawa para budaknya menjadi penganut 
Kristen, dan menyekolahkannya; meskipun untuk 
itu ia harus membayar sejumlah uang yang besar 
(Kwisthout 2015, 79). Setelah kematian 
Chastelein, tanah partikelirnya di Depok 
diwariskan kepada budak-budak penggarapnya 
sekitar 200 orang asal Bali, Sulawesi, dan Timor, 
yang telah menganut agama Kristen (Lombard 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 49-56 | E-ISSN: 2443-0110  

 

51 

2008a, 100). Di sinilah komunitas Kristen pertama 
terbentuk di daerah kecil yang terletak antara 
Batavia dan Bogor (Buitenzorg). Bahkan, pada 
1879 di tempat ini didirikan sebuah seminari 
Kristen. 

Dalam lokus dan konteks yang berbeda, 
Hutagalung mengulas fenomena perbudakan pada 
koloni Belanda di Tanjung Harapan Afrika Selatan 
pada abad ke-17 dan ke-18 (Hutagalung 2011). 
Gereja Protestan Belanda di Tanjung Harapan 
pada periode ini turut terlibat turut membentuk 
pola interaksi masyarakat dengan nilai-nilai 
Calvinisme dan memberikan kemerdekaan kepada 
para budak belian. Meskipun, pada kenyataannya, 
pertambahan praktik pembaptisan (konversi) 
menurut nilai-nilai kesetaraan dalam ajaran 
Calvinisme Gereja Protestan Belanda 
pemerdekaan para budak Kristen itu sedikit terjadi 
dan jumlahnya sangat rendah. Proses manumisi 
(pembebasan status seorang budak) diperketat 
sehingga jumlah budak masih cukup banyak 
(Hutagalung 2011, 111) Perubahan status budak 
karena perkawinan campur antarras 
(micegenation) juga tidak signifikan (Hutagalung 
2011, 112). 

Berbeda dengan yang terjadi di Tanjung 
Harapan Afrika Selatan, pemerdekaan budak di 
Batavia abad ke-17 dan ke-19 adalah praktik yang 
lumrah (Niemeijer 2007, 89). Biasanya motif 
pemerdekaan budak dilakukan oleh para majikan 
karena alasan kedekatan di ruang domestik. Para 
majikan akan memerdekakan para budak dengan 
membuat surat wasiat. Faktor lainnya, 
pemerdekaan budak dilakukan karena alasan 
kemanusiaan dan pengajaran Kristen Calvinisme 
dalam cerminan Gereja Protestan di Batavia. 
Meskipun demikian, Niemeijer dalam tulisannya 
itu ingin memperlihatkan fenomena meningkatnya 
jumlah pemerdekaan para budak di Batavia dengan 
bertambahnya tingkat kemiskinan di Batavia. 
Masyarakat kolonial dari kalangan Kristen hanya 
salah satu bagian yang berkontribusi terhadap 
bertambahnya jumlah budak-budak merdeka di 
Batavia (Niemeijer 2007, 97–98). 

Dari catatan sejarah yang telah disebutkan di 
atas, sesungguhnya masih banyak kisah-kisah lain 
yang belum diketahui terkait dengan praktik 
keagamaan yang dijalani oleh para budak. Oleh 
karena itu, artikel ini secara khusus menganalisis 

praktik keagamaan (Kristen) yang diterapkan 
kepada para budak Kristen di Batavia abad ke-17 
dan ke-18. 

 
Metode  
 
Penelitian ini dikerjakan menggunakan metode 
penulisan sejarah atau historiografi dengan cara 
mengumpulkan dan menganalisis data sejarah 
melalui sumber-sumber primer dan sekunder. 
Topik penelitian ini merupakan kajian sejarah 
sosial keagamaan. Aspek sosial penelitian ini 
berorientasi pada isu perbudakan pada abad ke-17 
dan ke-18. Aspek keagamaan dalam penelitian ini 
adalah tentang praktik-praktik keagamaan (dhi. 
Kekristenan) yang diberlakukan bagi para budak 
pada abad ke-17 dan ke-18. Penelitian ini secara 
umum terdiri atas empat tahapan, yaitu: (1) tahap 
Heuristik, pengumpulan data dengan 
memanfaatkan dokumen dan sumber-sumber 
publikasi (bronnenpublicatie); (2) tahap Kritik 
dilakukan pemeriksaan untuk memastikan 
keautentikan sumber dan korelasi dengan topik-
topik penelitian; (3) tahap Interpretasi, data 
historis direkonstruksi untuk menyampaikan 
maksud tujuan penelitian; dan (4) tahap 
Historiografi, yaitu usaha untuk menuliskan hasil 
penelitian yang berkontribusi terhadap tulisan-
tulisan sejarah sosial keagamaan. 

 
Pandangan Gereja Protestan (Gereformeerde 
Kerk) terhadap Para Budak 
 
Pengaruh pembaruan (reformasi) gereja menurut 
pandangan Johannes Calvin3 baru dirasakan di 
negeri-negeri Belanda pada tahun 40-an abad ke-
16, khususnya di negeri-negeri bagian selatan yang 
berbatasan dengan Prancis dan berbahasa Prancis 
juga (Jonge 2001, 23). Pada tahun 1559 Guido de 
Brès (1522-1567), seorang pendeta yang 
berbahasa Prancis, menyusun pengakuan iman 
(dalam bahasa Prancis) atau disebut dengan 
Pengakuan Iman Prancis. Kemudian, pada tahun 
1561 jemaat-jemaat Protestan di Belanda 
menerima pengakuan iman Belanda atau disebut 
dengan Confessio Belgica. Dalam pertemuan 
sinode jemaat-jemaat Belanda pada tahun 1571 di 
Emden, Jerman ditetapkan tata gereja untuk 
Gereja Gereformeerd4 (artinya direformasikan) 



Leonard Bayu Laksono (Praktik Keagamaan Budak Kristen di Batavia Abad XVII dan XVIII) 

 

52 

atau disebut dengan Tata Gereja Belanda. Dalam 
perkembangannya, pada tahun 1618-1619 gereja-
gereja di Belanda menyepakati Pasal-pasal Ajaran 
Dordrecht dan Tata Gereja Belanda-Dordrecht 
(1619). 

Dengan pengaruh Calvinisme pada gereja-
gereja di Belanda, maka ada visi idealis dan egaliter 
dari Johannes Calvin yang langsung menyerang 
akar perbudakan. Hal ini tersirat dalam muatan 
ajaran pada Sinode Nasional di Dordrecht 
(Schutte 2000, 50). Dalam Pasal-pasal Ajaran 
Dordrecht dinyatakan: 

Selanjutnya janji Injil ialah, bahwa setiap 
orang yang percaya kepada Kristus yang 
disalibkan itu tidak akan binasa, tetapi 
beroleh hidup yang kekal. harus 
diberitakan dan dimaklumkan kepada 
semua bangsa dan semua orang yang 
menurut perkenan Allah, menjadi alamat 
pemberitaan Injil-Nya, disertai perintah 
untuk bertobat dan percaya, tanpa 
mengadakan pembedaan5 (End 2004, 68). 

Oleh karena itu, Injil harus diberitakan kepada 
semua orang tanpa terkecuali, termasuk juga bagi 
para budak. Pemberlakuan dan penegakan agama 
harus dialami oleh semua anggota rumah tangga 
Kristen. Para budak harus dibaptis, diajarkan 
doktrin Kristen, dan diperlakukan berbeda tubuh 
dan jiwanya; bahkan, para budak Kristen tidak bisa 
diperjual-belikan (Schutte 2000, 50, 60). 

Ketentuan ini juga berlaku bagi para budak 
milik Verenigde Oostindische Compagnie (VOC) 
di Hindia Timur, bahwa VOC juga harus 
mematuhi perintah gerejawi tersebut. Pada tanggal 
31 Juli 1714, ditetapkan bahwa budak milik orang 
Kristen hanya boleh dijual kepada sesama orang 
Kristen (Van Boetzelaer Van Dubbeldam 1947, 
225). Para budak perlu mendapat pengajaran 
Kristen, diajarkan Doa Bapa Kami, Pengakuan 
Iman, dan Hukum Tuhan. Dalam pertemuan-
pertemuan biasa, para budak berkumpul dan 
dibacakan teks Alkitab dalam bahasa Portugis, 
mengucapkan doa, menyanyikan dua pasal dari 
Mazmur Daud, dan terakhir ditutup dengan berkat 
(Schutte 2000, 50). Gereja dan negara melindungi 
para budak dari pelecehan (Algra 1946, 155). 
Bahkan, tuan atau nyonya pemilik budak dapat 
dihukum jikalau terlalu kejam menghukum 
budaknya yang melanggar; dan gereja dapat 

mendisiplinkan para tuan dan nyonya yang kejam, 
dengan melarang mereka mengikuti Perjamuan 
Kudus. 

Di Batavia, sifat dan peran Gereja Protestan 
sangat penting. Dengan latar belakang gereja 
Belanda-Calvinis, Gereja Protestan berubah dari 
gereja pedagang (handelskerk) menjadi gereja 
rakyat (volkskerk) (Schutte 2000, 59). Gereja 
Protestan di Batavia adalah contoh dari gereja 
publik (publieke kerk) di dalam masyarakat 
kolonial perkotaan. Gereja Protestan di Batavia 
sama sekali bukan gereja kulit putih. Orang Eropa 
masih sangat sedikit jumlahnya. Karena itu 
pelayanan khotbah dan katekisasi (pengajaran 
doktrin agama) dilakukan dalam bahasa Belanda, 
Portugis, Indo-Eropa, dan Melayu. Anggota baru 
gereja hampir secara eksklusif terdiri dari budak 
dan mantan budak (Mardijker generasi pertama) 
(Schutte 2000, 60). Gereja Protestan di Batavia ini 
merupakan gereja perempuan, karena dua pertiga 
anggotanya adalah kaum perempuan. Gereja 
Protestan juga mendesak VOC untuk menegakkan 
ketaatan untuk hari Minggu, termasuk melarang 
budak melakukan pekerjaan selama waktu 
beribadah di gereja (Van Boetzelaer Van 
Dubbeldam 1947, 35).  

  
Pergeseran Peran Para Budak: Dari Komoditas 
Ekonomis menjadi Pelaku Domestik-Rumah 
Tangga 
 
Pembaptisan menjadi praktik keagamaan yang 
paling mendasar bagi para budak dan orang-orang 
pribumi. Pasalnya, pembaptisan menurut Gereja 
Katolik adalah sebuah keharusan publik (a public 
imperative); sedangkan pembaptisan menurut 
Gereja Protestan menjadi sekadar pilihan dalam 
ranah rumah tangga (a household choice) (Schutte 
2000, 50). Pembaptisan dalam Gereja Protestan 
memiliki konsekuensi sipil dan komunal gerejawi. 
Karena itu, pembaptisan seorang budak berarti 
pula pemberian hak legal: untuk hak mewarisi, 
menikah, dimakamkan di kuburan Kristen, dan 
menjadi saksi dalam pengadilan. 

Di Hindia Timur, para budak lebih banyak 
bekerja sebagai pembantu rumah tangga. Mereka 
mendapat perlakuan yang sangat terjamin oleh 
pemerintah dan dewan gereja (konsistori) dalam 
hal kesejahteraan spiritual mereka. Sebelum para 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 49-56 | E-ISSN: 2443-0110  

 

53 

budak pergi bekerja di pagi hari, mereka berkumpul 
untuk mendengarkan kata-kata yang mendidik dari 
para pembimbing. Mereka dilatih untuk berdoa. 
Kemudian, para pendeta pergi ke tempat tinggal 
para budak untuk mengajar para perempuan dan 
anak-anak budak, serta mengunjungi mereka yang 
sakit (Algra 1946, 156). Semua praktik keagamaan 
ini dilakukan dalam ranah domestik 
kerumahtanggaan. 

Van Boetzelaer Van Dubbeldam (1906) 
dalam bukunya De Gereformeerde Kerken in 
Nederland en De Zending in Oost-Indië 
menyinggung tentang relasi domestik para budak 
dalam menjalankan praktik keagamaannya. 
Menurutnya, orang yang telah dibaptis, meskipun 
pengetahuannya masih terbatas, berada dalam 
kondisi yang lebih baik dibandingkan mereka yang 
belum dibaptis karena mereka tetap berada di 
bawah pengawasan pendeta dan majelis gereja. 
Para pendeta dan penatua memanfaatkan 
kesempatan kunjungan kepada orang sakit untuk 
mendorong pendidikan agama lebih lanjut. Jika 
yang bersangkutan adalah budak, tuan mereka pun 
dinasihati untuk mengizinkan dan mendukung 
pendidikan agama bagi budak-budak mereka (Van 
Boetzelaer Van Dubbeldam 1906, 332). 

Relasi para budak Kristen dengan Gereja 
Protestan tetap terjalin dalam ranah domestik 
rumah tangga dan gerejawi. Para budak mendapat 
izin dari para majikan untuk terus mendapat 
pendidikan dan pengajaran agama Kristen. Dengan 
demikian, para budak tetap berada dalam 
pengawasan para pendeta, majelis gereja, guru, dan 
penatua.    
 
Praktik Keagamaan dalam Wujud Pemisahan 
Sakramen  
 
Dalam sejarah pekabaran Injil abad ke-17 dan ke-
18, praktik pemisahan sakramen terjadi di mana-
mana. Di Asia, pemisahan sakramen dipraktikkan 
secara luas (Soleiman 2012, 46). Di wilayah-
wilayah tertentu, gereja mendapat tekanan 
persaingan antaragama (non-Kristen dan Katolik). 
Karena itu, pembaptisan massal menjadi langkah 
yang perlu segera dilakukan, meskipun secara sadar 
hal tersebut akan membuat kekristenan menjadi 
dangkal. Dalam praktiknya, setelah pembaptisan 
massal, gereja diperhadapkan dengan tantangan 

untuk memberikan pemahaman agama dan 
mengarahkan perilaku umat yang berkesesuaian 
dengan ajaran agama Kristen. Apabila pemahaman 
dan perilaku mereka masih tetap sama seperti saat 
sebelum dibaptis, maka umat tidak diperkenankan 
mengikuti sakramen Perjamuan Kudus (Van 
Boetzelaer Van Dubbeldam 1906, 212). 

Meskipun demikian, Tata Gereja Belanda 
(Dordrecht) 1618-1619 menentang pemisahan 
sakramen. Sinode Nasional di Dordrecht 
menegaskan, dalam Tata Gereja Belanda 1619 
Pasal 59, bahwa “melalui Baptisan, orang dewasa 
dimasukkan ke dalam jemaat Kristen dan diterima 
menjadi anggota sidi jemaat itu. Karena itu, mereka 
wajib turut merayakan Perjamuan Kudus, 
sebagaimana yang mereka janjikan pada waktu 
dibaptis” (Enklaar 2003, 46–47). Dengan 
demikian, secara teologis, penyelenggaraan 
sakramen harus dijalani secara lengkap 
(samenvoeging van sacramenten). Akan tetapi, 
meskipun sudah dipahami demikian, dalam 
praktiknya di Hindia-Belanda, pemisahan 
sakramen tetap terjadi. Soleiman, mengutip 
kesimpulan Niemeijer, menegaskan bahwa “gereja 
Reformasi telah mengorbankan teologinya demi 
tatanan sosial” (Soleiman 2012, 46). 

Praktik pemisahan sakramen menjadi selalu 
bersinggungan dengan persoalan sosial yang terjadi 
di wilayah-wilayah VOC  di Hindia Timur. 
Persoalan sosialnya bukan hanya pada konteks 
konversi agama secara massal di suatu wilayah 
tertentu, melainkan juga dengan persoalan-
persoalan sosial masyarakat di Batavia dan di luar 
Batavia. Persoalan sosial pertama tentang para 
budak, dijelaskan bahwa Ajaran Kristen 
menekankan bahwa pemilik budak berkewajiban 
untuk memurtadkan budaknya, meneladani 
Abraham dalam Perjanjian Lama. Kepemilikan 
budak diperbolehkan, tetapi lebih baik jika budak 
tersebut menjadi Kristen. Setelah dibaptis, budak 
memperoleh pengakuan hukum tertentu, termasuk 
hak untuk menikah secara sah menurut Kristen dan 
mendapatkan pemakaman Kristen. Sejak awal 
masa penjajahan VOC di Batavia, beberapa budak 
mengikuti beberapa minggu pengajaran katekese, 
menjalani ujian, dan kemudian dibaptis. Baptisan 
menjadi syarat hukum untuk menikah, sejalan 
dengan upaya gereja dan pemerintah untuk 
menghentikan praktik selingkuh atau perzinaan. 



Leonard Bayu Laksono (Praktik Keagamaan Budak Kristen di Batavia Abad XVII dan XVIII) 

 

54 

Namun, para budak yang baru dibaptis tidak 
diperbolehkan mengikuti sakramen Komuni Suci 
karena dianggap belum sepenuhnya memahami 
ajaran Kristen (Soleiman 2012, 46). 

Sakramen Baptisan Kudus dalam Gereja 
Protestan selalu berdasarkan pada pengakuan 
personal seseorang; dan dengan dasar itu juga 
maka ia menjadi anggota gereja secara penuh untuk 
terlibat dalam sakramen Perjamuan Kudus. Akan 
tetapi, prasangka dan dengan maksud dan motif 
tersebut di atas, maka beralih agama menjadi 
Kristen, baik oleh masyarakat pribumi maupun 
para budak di Hindia, selalu memilik motif 
tersembunyi, yaitu: insentif sosial berupa 
pengakuan hukum (Soleiman 2012, 199). 
Perpindahan agama menjadi umat Gereja 
Protestan di Batavia juga memberikan beberapa 
keuntungan. Blusse (2013) menjelaskan bahwa 
kaum pribumi yang memeluk agama Kristen 
berhak menerima tunjangan uang, dan budak 
Kristen tidak dapat dijual karena alasan utang. 
Selain itu, budak yang telah menjadi Kristen tidak 
boleh dijual kepada majikan yang bukan beragama 
Kristen. Hanya setelah memeluk agama Kristen, 
perempuan pribumi diperbolehkan menikah 
dengan pria Belanda (Blusse 2013, 311). 

Pertimbangan-pertimbangan inilah yang 
semakin meyakinkan banyak pihak untuk 
menerapkan praktik pemisahan sakramen di 
Hindia Timur. Meskipun demikian, di wilayah-
wilayah Zending, tidak diberlakukan pemisahan 
massal. Pembaptisan di medan pekerjaan zending 
terjadi sangat lambat dan sedikit. Para zendeling 
mengutamakan masa persiapan lebih lama, 
sebelum seseorang dibaptis. Setelah Sakramen 
Baptisan Kudus dijalani, maka masyarakat pribumi 
dapat diperkenankan mengikuti Sakramen 
Perjamuan Kudus. Meskipun demikian, kendala 
lain muncul dengan keterbatasan jumlah pendeta 
atau zendeling yang melayani wilayah-wilayah 
pekabaran Injil yang sangat luas. Dalam artikel ini, 
penelitian tentang pemisahan sakramen 
difokuskan pada wilayah-wilayah pekabaran Injil 
Gereja Protestan abad ke-17 dan abad ke-18.  

Dua sakramen kudus yang diterapkan baik 
oleh Gereja Protestan maupun oleh Zending 
adalah upaya untuk mengonversikan masyarakat 
pribumi Hindia-Belanda menjadi seorang Kristen 
secara penuh. Akan tetapi, dalam praktiknya, 

pelaksanaan dua sakramen ini harus dipisahkan 
mengikuti tatanan sosial masyarakat di Hindia-
Belanda. Karena itu, pemisahan sakramen selalu 
menjadi polemik di awal-awal kekristenan 
dihadirkan dalam suatu masyarakat yang majemuk. 
Polemik ini telah menimbulkan sebab dan akibat di 
seputar praktik pemisahan sakramen oleh Gereja 
Protestan di Hindia-Belanda. 

Masalah sosial berikutnya adalah praktik 
pergundikan antara kaum laki-laki Belanda dengan 
perempuan-perempuan di Hindia-Belanda 
(biasanya budak atau baboe). Kebijakan-kebijakan 
VOC justru semakin menyuburkan pergundikan. 
Sejak tahun 1617, terdapat larangan pernikahan 
antara para pejabat VOC dengan perempuan non-
Kristen. Meskipun demikian, jikalau laki-laki 
Belanda ingin menikahi budak perempuannya, 
maka ia harus melunasi pembelian budak tersebut 
kepada VOC atau membayar angsuran yang 
dipotong dari gajinya (Baay 2017, 11). Soleiman 
(2012) juga lebih lanjut menjelaskan fenomena 
sosial bahwa di Batavia banyak anak yang perlu 
dibaptis, tetapi banyak di antara mereka 
merupakan anak tidak sah; sebagian besar ibunya 
adalah budak dan bukan penganut Kristen. 
Menurut hukum saat itu, anak-anak tersebut 
mengikuti status ibu mereka. Berdasar teologi yang 
berlaku, anak-anak ini dianggap kafir karena ibunya 
bukan Kristen, sehingga mereka tidak dapat 
dibaptis sebagai bayi atau anak-anak. Mereka harus 
menunggu hingga mencapai usia 10 tahun, ketika 
mereka dianggap cukup umur untuk menerima 
pengajaran agama Kristen yang diperlukan 
sebelum dibaptis (Soleiman 2012, 47). 

Dari hubungan-hubungan tidak sah, maka 
terlahir anak-anak atau keturunan yang tidak sah. 
Terlebih lagi, jikalau para gundik atau nyai itu 
bukan orang Kristen, maka anak-anak yang terlahir 
dalam hubungan pergundikan pun tidak bisa 
disebut sebagai anak Kristen. Jika seorang anak 
ingin dibaptis menjadi Kristen, maka baik bapak 
maupun ibunya harus termasuk anggota gereja. 
Karena itu, jikalau sang ibu segera diperkenankan 
menerima sakramen Baptisan Kudus, maka 
sesegera itu pula ia tidak diperkenankan mengikuti 
sakramen Perjamuan Kudus, karena dikenakan 
disiplin gereja atas hubungan tidak sah tersebut. 
Dengan demikian, sang bapak pun harus menerima 
implikasi penerapan disiplin gereja. Sang bapak 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 49-56 | E-ISSN: 2443-0110  

 

55 

juga tidak diperkenankan mengikuti sakramen 
Perjamuan Kudus selama menjalani disiplin gereja. 
Pada akhirnya, praktik pemisahan sakramen 
diterapkan juga dalam konteks yang berbeda. 

Persoalan-persoalan sosial di atas, telah 
menimbulkan banyak perdebatan tentang praktik 
pemisahan sakramen, baik di negeri Belanda 
maupun di Hindia-Belanda, khususnya di Batavia. 
Tata Gereja Belanda (Sinode Dordrecht) tidak 
mengizinkan pemisahan sakramen, begitu juga 
dalam Tata Gereja di Batavia tahun 1624. Akan 
tetapi, dalam Tata Gereja Batavia tahun 1643, 
pemisahan sakramen masih diperkenankan 
(Locher 1997, 18–19). VOC bahkan, menetapkan 
resolusi terkait hal tersebut; Pertama, di Batavia, 
pemisahan pelaksanaan sakramen menjadi 
persoalan hati nurani bagi para pendeta; Kedua, di 
luar Batavia, pendeta harus sangat berhati-hati dan 
menyesuaikan dengan kondisi setempat. Mereka 
tidak boleh sembarangan memberikan sakramen 
Baptisan kepada orang dewasa yang belum cukup 
mendapat pengajaran atau yang diperkirakan 
belum siap secara rohani untuk menerima manfaat 
keselamatan dari Baptisan. Setelah dibaptis, 
individu tersebut harus dididik dengan baik 
mengenai ajaran Kristen, sehingga ketika mereka 
telah memahami ajaran dengan cukup dan 
mengikuti sakramen Komuni, mereka dapat 
berpartisipasi secara penuh dan tekun dalam 
Perjamuan Kudus sepanjang hidup mereka. 
(Enklaar 2003, 54). 

Demikian ini merupakan persoalan 
pemisahan sakramen masih dilakukan dengan 
mempertimbangkan alasan-alasan tertentu. 
Praktik ini berlaku juga tak terkecuali bagi para 
budak. Aspek pendidikan dan pengajaran agama 
menjadi hal yang penting untuk membangun 
moral-etis para budak Kristen sebelum mereka ikut 
ambil bagian dalam Sakramen Perjamuan Kudus.  

 
Simpulan 
 
Dari hasil pembahasan di atas, saya menyimpulkan 
berkaitan dengan praktik keagamaan Kristen 
terhadap para budak di Batavia abad ke-17 dan ke-
18. Pertama, Gereja Protestan Belanda di Batavia 
memainkan peran penting dalam menata-kelola 
aktivitas umat dengan cara melakukan pengaturan 
dan perawatan domestik tiap-tiap rumah tangga 

Kristen, termasuk di dalamnya para budak. 
Pembatasan jumlah kepemilikan para budak, telah 
menggeser praktik perbudakan dibawa ke ranah 
domestik rumah tangga. Dalam kepentingan itulah, 
Gereja Protestan di Batavia menyerukan 
keterlibatan para pelayan gerejawi (pendeta, 
penatua, diaken, dan ziekentrooster) pada urusan 
pemeliharaan spiritual umat dengan hak praktik 
keagamaan yang setara dengan orang-orang 
Kristen lainnya. Kedua, pembatasan jumlah 
kepemilikan para budak oleh para tuan dan nyonya 
Kristen, pada akhirnya juga dalam rangka 
membebaskan para budak itu menjadi orang-orang 
merdeka. Tentu saja, hal ini berlaku hanya bagi 
para budak Kristen dan yang hanya boleh dimiliki 
oleh para tuan dan nyonya Kristen. Ketiga, dari 
penelitian ini juga ditemukan bahwa pelayanan dan 
pemeliharaan iman para budak telah membuka 
tabir diskusi penting dalam pengajaran dan dogma 
Kristen tentang praktik pemisahan sakramen, 
konsekuensi konversi (alih agama) yang terjadi 
pada abad ke-17 dan ke-18. 

Penelitian ini juga dapat ditindaklanjuti 
dengan cara penelusuran dokumen dan sumber-
sumber arsip dan mulai masuk pada topik-topik 
sejarah sosial gereja, yang memberi penekanan 
pada aspek sosial keagamaan yang 
mempertemukan aspek kebijakan gereja dan 
pemerintahan Kristen menyikapi isu-isu sosial-
politis kemasyarakatan, yang juga banyak menjadi 
perhatian gereja pada periode yang masih sedikit 
dipelajari, yaitu periode abad ke-17 dan ke-18; dua 
abad sebelum praktik misi dan pekabaran Injil oleh 
lembaga-lembaga Zending swasta. Dengan 
demikian, penelusuran sumber-sumber Gereja 
Protestan di Batavia pada masa VOC dapat 
dilakukan dengan memanfaatkan arsip yang 
terdokumentasi di Arsip Nasional Republik 
Indonesia. 

 
Catatan 
 
1Warga Mardijker adalah warga campuran Asia, yang 
semula terdiri dari budak asal benua India yang sudah 
dibebaskan (Por. mardicas; Bld. mardijker; Mel. 
merdeka). Mereka sering juga disebut sebagai “orang 
item” atau “keling”, yaitu orang-orang keturunan dari 
Bengali, Tamil, Malabar, Gujarat, dan Sri Lanka. Warga 
Mardijker juga terdapat rakyat biasa yang berasal dari 
tempat-tempat yang dikuasai oleh bangsa Portugis, 



Leonard Bayu Laksono (Praktik Keagamaan Budak Kristen di Batavia Abad XVII dan XVIII) 

 

56 

tetapi yang telah direbut oleh VOC dan penduduknya 
kemudian diangkut ke Batavia. Lih. (Niemeijer 2012, 
32–33) 
2Warga Mestizo adalah warga campuran Eropa dan 
Asia. Mereka berbeda dengan warga Indo-Eropa 
kebanyakan. Mereka hanya terdiri dari anak-anak hasil 
perkawinan campuran antara warga Eropa dengan 
perempuan pribumi dari kepulauan Melayu-Indonesia. 
Lih. (Niemeijer 2012, 37) 
3Johannes Calvin (John Calvin, 1509-1564) adalah 
seorang tokoh reformasi gereja (Protestan) abad ke-16, 
yang mengembangkan pengaruh dan ajarannya di 
Jenewa. 
4Pada abad ke-17, gereja-gereja Protestan di Belanda 
dikenal dengan sebutan Gereformeerde Kerk (artinya 
yang direformasikan). Kemudian, istilah ini lebih 
dikonotasikan sebagai ‘murni’ atau ‘ortodoks’; sehingga 
pada paruh kedua abad ke-18 nama tersebut diubah 
dengan sebutan yang lebih netral, yaitu: Hervormd 
Kerk (artinya yang dibentuk kembali). 
5Dicetak miring oleh penulis untuk menjadi penekanan. 
 
Referensi 
 
Algra, A. 1946. Het Principaelste Wit De Kerke 

Christi Te Batavia. T. Wever. 
Baay, Reggie. 2017. Nyai Dan Pergundikan Di 

Hindia Belanda. Komunitas Bambu. 
Blackburn, Susan. 2012. Jakarta Sejarah 400 

Tahun. Terj. Gatot Triwira. Masup Jakarta. 
Blusse, Leonard. 2013. Persekutuan Aneh: 

Pemukim Cina, Wanita Peranakan, Dan 
Belanda Di Batavia VOC. LKiS. 

End, Th. van den. 2004. Enam Belas Dokumen 
Dasar Calvinisme. BPK Gunung Mulia. 

Enklaar, Ido Hendricus. 2003. Pembaptisan Massal 
Dan Pemisahan Sakramen. BPK Gunung 
Mulia. 

Hägerdal, Hans. 2012. Lords of the Land, Lords of 
the Sea: Conflict and Adaptation in Early 
Colonial Timor, 1600-1800. 
Verhandelingen van Het Koninklijk 
Instituut Voor Taal-, Land- En Volkenkunde 
273. KITLV Press. 

Hutagalung, Julinta D. 2011. “A Faint Light: Dutch 
Mission and Overseas Church in Cape 
Colony, 1652-1795.” Jurnal Kajian Wilayah 
3 (1): 103–16. 

Jonge, Christiaan de. 2001. Apa Itu Calvinisme? 
BPK Gunung Mulia. 

Kwisthout, Jan-Karel. 2015. Jejak-Jejak Masa Lalu 
Depok: Warisan Cornelis Chastelein (1657-
1714) Kepada Para Budaknya Yang 
Dibebaskan. Terj. Hallie Jonathans&Corry 
Longdong. BPK Gunung Mulia. 

Locher, G.P.H. 1997. Tata Gereja Gereja Protestan 
Di Indonesia: Suatu Sumbangan Pikiran 
Mengenai Sejarah Dan Asas-Asasnya. Terj. 
H. Jonathans dan Evie Item. BPK Gunung 
Mulia. 

Lombard, Denys. 2008a. Nusa Jawa: Silang Budaya 
1. Terj. Winarsih Arifin, dkk. Gramedia 
Pustaka Utama. 

Lombard, Denys. 2008b. Nusa Jawa: Silang 
Budaya 2. Terj. Winarsih Arifin, dkk. 
Gramedia Pustaka Utama. 

Niemeijer, Hendrik E. 2007. “Komunitas Kristen 
Asia Merdeka Dan Kemiskinan di Batavia 
Pramodern.” In Jakarta Batavia: Esai Sosio-
Kultural. Banana & KITLV-Jakarta. 

Niemeijer, Hendrik E. 2012. Batavia: Masyarakat 
Kolonial Abad XVII. Masup Jakarta. 

Parimartha, I Gde. 2016. Perdagangan Dan Politik 
Di Nusa Tenggara 1815-1915. Ombak. 

Perret, Daniel. 2010. Kolonialisme Dan Etnisitas: 
Batak Dan Melayu Di Sumatra Timur Laut. 
Terj. Saraswati Wardhany. Kepustakaan 
Populer Gramedia. 

Schutte, G.J. 2000. Het Calvinistisch Nederland: 
Mythe En Werkelijkheid. Verloren. 

Soleiman, Yusak. 2012. Pangumbaran Ing Bang 
Wetan: The Dutch Reformed Church in 
Late Eighteenth Century Java-an Eastern 
Adventure. BPK Gunung Mulia dan STT 
Jakarta. 

Van Boetzelaer Van Dubbeldam, C.W.Th. Baron. 
1906. De Gereformeerde Kerken in 
Nederland En De Zending in Oost-Indië: In 
De Dagen Der Oost-Indische Compagnie. 
P. Den Boer. 

Van Boetzelaer Van Dubbeldam, C.W.Th. Baron. 
1947. De Protestantsche Kerk in 
Nederlandsch-Indië: Haar Ontwikkeling 
van 1620-1939. Martinus Nijhoff. 

  


