
Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 16-29 | E-ISSN: 2443-0110 

 

16 

Awal Kehadiran Peradaban Islam di Indonesia:  
Eksplorasi Arkeologis Situs Bongal di Tapanuli Tengah 

 
Pidia Amelia*, Ichwan Azhari, Ika Purnama Sari  

 
Jurusan Pendidikan Sejarah, Fakultas Ilmu Sosial, Universitas Negeri Medan 
Jl. Willem Iskandar, Pasar V Medan, Kota Medan, Sumatra Utara - Indonesia 

 
*Penulis korespondensi: pidiaamelia@unimed.ac.id 
DOI: https://doi.org/10.14710/jscl.v10i1.58267 

 
 
 
 
 

 

Abstract 
 

The Bongal site in Central Tapanuli preserves important archaeological evidence of early interactions between the Indonesian 
Archipelago and the Islamic world during the 7th–10th centuries CE. Excavations at the site have yielded a range of early Islamic 
artifacts, including glass beads associated with Fustat and Nishapur, Umayyad and Abbasid coins, rings bearing Arabic inscriptions, 
bronze perfume containers, glazed earthenware and glassware from West Asia, as well as medical and chemical instruments. This 
study aims to reconstruct the earliest presence of Islamic civilization in Indonesia by examining the role of Bongal as a port within 
the Indian Ocean trade network. The research employs a literature review, comparative analysis with archaeological findings from 
West Asia and Southeast Asia, and direct observation of collections housed at the Museum of the History of the Qur’an of North 
Sumatra. The results indicate that Bongal functioned not only as a distribution center for aromatic commodities such as camphor 
and benzoin, but also as a conduit for the transmission of technology, religious symbols, and Islamic material culture. These 
findings support the conclusion that the early Islamization of Indonesia occurred primarily through peaceful commercial 
interactions, positioning Bongal as one of the earliest gateways of Islamic civilization in the archipelago. 
 
Keywords: Bongal Site; Early Islamization; Indian Ocean World; Islamic Civilization; Maritime Trade. 
 

Abstrak 
 

Situs Bongal di Tapanuli Tengah menyimpan bukti arkeologis penting interaksi awal Nusantara dengan dunia Islam pada abad 7–
10 M. Berbagai artefak Islam awal seperti manik-manik kaca khas Fustat dan Nishapur, koin Umayyah dan Abbasiyah, cincin 
berinskripsi Arab, botol perunggu aromatika, tembikar berglasir dan kaca khas Asia Barat, serta instrumen medis dan kimia. 
Penelitian ini bertujuan merekonstruksi kehadiran peradaban Islam terawal di Indonesia dari berbagai temuan arkeologis Situs 
Bongal dalam perannya sebagai bandar pelabuhan pada jaringan perdagangan di kawasan Samudra Hindia. Metode yang 
digunakan meliputi kajian kepustakaan, analisis komparatif dengan temuan Asia Barat dan Asia Tenggara, serta observasi koleksi 
Museum Sejarah Al-Qur’an Sumatra Utara. Temuan ini menunjukkan bahwa Bongal bukan hanya titik distribusi komoditas 
aromatik seperti kafur dan kemenyan, tetapi juga simpul masuknya teknologi, simbol religius, dan budaya material Islam. Dengan 
demikian, islamisasi awal di Indonesia berlangsung melalui jalur perdagangan damai, dan Bongal dapat dipandang sebagai salah 
satu gerbang awal masuknya peradaban Islam di Nusantara 
 
Kata Kunci: Situs Bonga; Awal Islamisasi; Samudera Hindia; Peradaban Islam; Perdagangan Maritim. 
 
 
Pendahuluan 
 
Masuknya Islam ke Nusantara merupakan salah 
satu tema penting dalam historiografi Indonesia. 
Perbincangan mengenai kapan, dimana, dan siapa 
aktor penyebaran agama Islam di Indonesia masih 
terus menjadi pembahasan hingga saat ini. 
Sebagian besar kajian terdahulu bergantung pada 

sumber tertulis, seperti catatan musafir Arab, 
Persia, dan Armenia, berita dari India dan Cina, 
serta laporan penjelajah Eropa (Bakar 2020, 34). 
Namun keterbatasan bukti arkeologis yang dapat 
diverifikasi secara ilmiah membuat narasi periode 
awal masuknya Islam ke Nusantara sering kali 
bersifat spekulatif. Selama ini teori mengenai 
sejarah masuknya Islam di Nusantara banyak 

Diterima/ Received: 19 September 2023; Direvisi/ Revised: 7 September 2025; Disetujui/ Accepted: 18 Oktober 2025 



Pidia Amelia et al.(Awal Kehadiran Peradaban Islam di Indonesia: Eksplorasi Arkeologis Situs Bongal di Tapanuli Tengah) 

 

17 

dibentuk oleh pandangan para orientalis Belanda. 
Misalnya Pijnapel (Drewes 1968, 439-440), 
Snouck Hurgronje (Hurgronje 1924, 7), dan 
Moquette (Moquette 1912, 536-548) yang 
menekankan jalur Islamisai dari India khususnya 
Gujarat dan Malabar pada abad 12 Masehi 
(Soedewo 2022, 74). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Gambar1. Lokasi penelitian, Situs Bongal, dalam 

Peta Tapanuli Tengah. Sumber: BPS, 2022. 
 

Thomas Walker Arnold berpendapat bahwa 
Arab memiliki peran langsung dalam Islamisasi 
Indonesia, sebab sejak abad ke 7 Masehi para 
pedagang Arab telah menguasai jalur maritim dari 
Timur Tengah ke Asia (Arnold 1896, 293-294; 
Soedewo 2022, 74). Pandangan ini sejalan dengan 
hasil Seminar Nasional Pertama Masuknya Islam di 
Indonesia pada 1963 di Medan yang 
menyimpulkan kemungkinan Islam masuk sejak 
abad ke-7 Masehi dibawa langsung oleh pedagang 
Arab (Said 1963). Namun, pada masa itu belum 
ada bukti arkeologis yang mendukung, sehingga 
kesimpulan lebih banyak didasarkan pada sumber 
Arab klasik, seperti naskah ‘Ajaib al-Hind karya 
Buzurg ibn Syahriar yang menyebut komunitas 
Muslim di Zabaj, serta catatan al-Jahizh dan Ibn 
‘Abd al-Rabbih yang menyinggung hubungan 

penguasa Sriwijaya dengan khalifah di Damaskus 
dan Baghdad (Azra 2013, 7-29). 

Penemuan arkeologis terbaru (Gambar 2) 
menjadi krusial untuk mengisi kesenjangan 
historiografi masuknya Islam di Indonesia, karena 
artefak mampu memperkuat narasi periode awal 
Islamisasi (Hadi 2018, 30). Tinggalan arkeologi 
yang ditemukan dapat digunakan sebagai bahan 
kajian sejarah Islam di Indonesia meliputi aspek-
aspek kesejarahan mulai dari masa diperkenalkan, 
diasosiasikan, tumbuh dan berkembang mencapai 
masa puncaknya (Ambary 1998, 68). Salah satu 
temuan penting berasal dari Situs Bongal di Desa 
Jago Jago, Tapanuli Tengah, Sumatra Utara, yang 
mengungkapkan temuan artefaktual abad 7–10 
Masehi, antara lain berupa koin Dinasti Umayyah 
dan Abbasiyah, fragmen kaca dan keramik Timur 
Tengah, serta artefak bertuliskan Arab (Azhari 
2024). Temuan tersebut menegaskan adanya 
hubungan dagang sekaligus jejak komunitas 
Muslim Timur Tengah di pesisir barat Sumatra 
sejak masa awal Islam. 

 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

Gambar 2. Lanskap Situs Bongal 2023. 
 

Samudera Hindia sejak awal Islam 
merupakan jalur pelayaran strategis yang 
menghubungkan Asia Barat (Timur Tengah), 
India, Asia Tenggara, hingga Cina, sekaligus 
menjadi salah satu rute maritim tertua dalam 
sejarah dunia (Hofmeyr 2020). Pada masa Dinasti 
Umayyah, bukti arkeologis dari Situs Bongal 
menunjukkan kontak langsung dengan dunia Islam 
melalui temuan koin dirham yang dicetak di Basrah 
pada masa Khalifah ʿAbd al-Malik pada 79 
Hijriyah/699 Masehi, kini tersimpan di Museum 
Sejarah Al-Qur’an Sumatra Utara (Azhari 2024, 
73–74). Koin ini menegaskan hadirnya peradaban 
Islam di Nusantara sejak abad ke-7 Masehi, 
sekaligus melemahkan teori Gujarat dan India 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 16-29 | E-ISSN: 2443-0110 

 

18 

Selatan yang menempatkan proses masuknya Islam 
pada abad ke-12 Masehi. Situs Bongal, di pesisir 
barat Sumatra, berperan sebagai pelabuhan 
strategis penghasil emas, kafur (Drybalanops 
aromatica), kemenyan (Styrax benzoin), dan getah 
aromatik lainnya dalam jaringan perdagangan 
Samudera Hindia. 

Jejak arkeologi Bongal pertama kali tercatat 
pada 2001 melalui laporan Balai Arkeologi Medan 
yakni tentang temuan arca Ganesha (Koestoro, 
2001). Potensi situs ini semakin terungkap setelah 
aktivitas penambangan emas masyarakat Desa Jago 
Jago sejak 2016. Pada 2019, temuan arkeologis 
hasil tambang masyarakat semakin signifikan 
jumlahnya dan sebagian besar temuan koin Islam 
dikirim ke Museum Uang Sumatra di Medan. Pada 
tahun yang sama Balai Arkeologi Medan diminta 
Dinas Pendidikan Kabupaten Tapanuli Tengah 
melakukan survei ke Bongal mengingat banyaknya 
artefak kuno yang di temukan masyarakat. Pada 
awal 2020, Museum Sejarah Al Qur’an Sumatra 
Utara, PUSSIS Universitas Negeri Medan, 
bersama Dinas Pendidikan Kabupaten Tapanuli 
Tengah melakukan kajian lanjutan terhadap 
potensi tinggalan arkeologis Situs Bongal. Pada 
tahun yang sama pula, Fadli Zon melakukan kajian 
secara khusus kepada koin temuan Situs Bongal 
dan dipublikasikan secara terbatas. Selanjutnya 
pada 2021-2011, Badan Riset Inovasi Nasional 
(BRIN) bersama Sultanate Institute melakukan 
ekskavasi dengan sistematis di Situs Bongal. Uji 
karbon terhadap artefak organik dari ekskavasi dan 
temuan Masyarakat juga telah dilakukan, 
menunjukan rentang usia abad 7 -10 Masehi, 
sehingga memperkuat kronologi awal kehadiran 
peradaban Islam di kawasan tersebut (Bakar, 
2025:254-258). 

Tulisan ini membahas artefak Islam temuan 
Situs Bongal yang kini menjadi koleksi Museum 
Sejarah Al-Qur’an Sumatra Utara sejak 2019. 
Penelitian ini bertujuan menelaah bukti arkeologis 
untuk memahami kehadiran peradaban Islam di 
Nusantara sejak abad ke-7 Masehi, sekaligus 
memperkaya historiografi Islam Indonesia. Lebih 
jauh, kajian ini menegaskan peran strategis pesisir 
barat Sumatra dalam jaringan perdagangan 
Samudera Hindia dan membuka wacana baru 
mengenai interaksi awal dunia Islam dengan 
Nusantara. 

Metode 
 
Penelitian ini menggunakan metode kualitatif 
dengan dua pendekatan, yakni arkeologis dan 
historis. Pendekatan arkeologis digunakan untuk 
mengidentifikasi dan menganalisis tinggalan Islam 
di Situs Bongal melalui survey lapangan, 
identifikasi, analisis, dan sintesis. Identifikasi 
dilakukan dengan menilai morfologi, bahan, warna, 
corak, dan tipologi sehingga dapat diketahui fungsi 
dan kronologi relatifnya (Simanjuntak, 1999). 
Adapun sumber data yang digunakan dalam 
penulisan ilmiah ini berasal dari tinggalan 
arkeologis temuan masyarakat yang saat ini 
disimpan di Museum Sejarah Al-Qur’an Sumatra 
Utara sejak 2019. Pendekatan historis dipakai 
untuk merekonstruksi sejarah awal masuknya 
peradaban Islam ke Indonesia melalui pesisir barat 
Sumatra Utara. Upaya rekonstruksi sejarah ini 
melalui tahapan pengumpulan sumber (studi 
pustaka), verifikasi, interpretasi, dan penulisan 
sejarah (Lohanda, 2011).  
 
Berbagai Artefak Islam Temuan Situs Bongal 
 
Situs Bongal terletak 20 km dari ibu kota 
Kabupaten Tapanuli Tengah di Pandan. Secara 
geografis lokasinya sangat strategis karena 
berdekatan dengan muara Sungai Lumut dan 
Teluk Tapanuli, Samudera Hindia. Sumber asing 
Eropa pertama yang tampaknya mencatat 
keberadaan kawasan ini adalah catatan perjalanan 
yang ditulis oleh Charles Miller pada 1772. Dalam 
tulisannya Miller menuliskan pada hutan di 
kampung di sekitar muara Sungai Lumut terdapat 
beberapa jenis pohon aromatik yang tumbuh 
seperti kemenyan dan kafur. Pada saat itu Miller 
belum ada menuliskan nama lokasi yang disebut 
Bongal akan tetapi menuliskan seluruh kawasan itu 
dengan nama Qualo Pinangsuri (Bakar, 2025). 
Begitu pula dalam laporan William Marsden yang 
mengunjungi Teluk Tapanuli di pesisir barat 
Sumatra pada abad 18 Masehi, kawasan ini 
dituliskan sebagai Badiri dan Pinangsuri dengan 
melaporkan keberadaan pohon kemenyan dan 
kafur (Marsden, 2013). 

Penamaan Situs Bongal sendiri baru dikenal 
setelah para peneliti mulai mengkaji kawasan ini, 
dengan mengambil nama dari Bukit Bongal, 



Pidia Amelia et al.(Awal Kehadiran Peradaban Islam di Indonesia: Eksplorasi Arkeologis Situs Bongal di Tapanuli Tengah) 

 

19 

sebuah bukit berhutan lebat setinggi ±321 mdpl. 
Lokasi penemuan berbagai artefak arkeologi, 
khususnya artefak Islam, berada di kaki bukit 
tersebut. Secara geografis, Situs Bongal terletak di 
dekat Sungai Lumut dan Teluk Tapanuli, pada 
kawasan rawa pasang surut dengan karakter air 
payau. Kondisi lingkungan yang unik ini berperan 
penting dalam menjaga kelestarian sebagian besar 
artefak, terutama artefak berbahan organik, 
sehingga masih terpelihara dengan baik hingga 
sekarang. Dari beragam kategori temuan, salah satu 
yang paling menonjol adalah artefak Islam, yang 
menunjukkan bahwa peradaban Islam telah hadir 
di Bongal sejak abad ke-7 hingga ke-10 M 
(McKinnon 2020). 

 
Koin Islam Dinasti Umayyah dan Abbasiyah 
 
Koin merupakan sumber penting yang 
mencerminkan identitas politik dan keagamaan 
Islam awal. Setelah wafatnya Nabi Muhammad 
SAW (632 M), umat Islam masih memakai koin 
Bizantium dan Sasaniyah, terutama solidus emas 
dan drachma perak. Kondisi ini berlangsung hingga 
masa Khalifah Mu‘awiyah bin Abi Sufyan (661–
680 M), pendiri Dinasti Umayyah. Di Suriah 
misalnya, koin Bizantium tetap beredar meskipun 
Bizantium telah runtuh, menunjukkan 
kesinambungan budaya antara kekuasaan lama 
dengan Islam (Kenned  2004). 

Perubahan besar baru terjadi pada masa 
Khalifah Abdul Malik bin Marwan (685–705 M). 
Ia menegaskan bahasa Arab sebagai bahasa resmi 
dan melaksanakan reformasi moneter. Awalnya 
koin masih menampilkan citra khalifah 
menggantikan gambar Kaisar Bizantium, dengan 
penghapusan lambang salib. Namun, antara 693–
697 M, Abdul Malik memperkenalkan koin murni 
Islami: tanpa gambar manusia, hanya inskripsi 
Arab dari ayat-ayat Al-Qur’an, kalimat syahadat, 
dan ungkapan ketauhidan lainnya (Johns, 2003). 
Kebijakan ini memicu krisis dengan Bizantium. 
Pada 692 M, Kaisar Justinianus II menolak upeti 
berupa koin baru karena tidak lagi memuat simbol 
Kristen. Penolakan ini dianggap melanggar 
perjanjian damai dan memicu konflik militer. Hal 
ini menegaskan bahwa koin bukan hanya berfungsi 
sebagai alat moneter, tetapi juga berfungsi sebagai 
simbol ideologis (Hoyland 1997). 

Koin emas (dinar), perak (dirham), dan 
tembaga (fals) hasil reformasi keuangan Islam pada 
Dinasti Umayyyah dicetak di pusat-pusat strategis 
seperti Damaskus, Wasith, dan Kufa. Semua koin 
menampilkan teks tauhid dan ayat Al-Qur’an, 
menegaskan penolakan terhadap ikonografi 
19elative1919. Standardisasi ini melahirkan sistem 
moneter seragam dari Andalusia hingga Asia 
Tengah, sekaligus memperkuat kesatuan ekonomi 
dan politik dunia Islam (Goodwin 2012). 
Reformasi Abdul Malik menciptakan mata uang 
universal yang benar-benar Islami. Koin tidak 
hanya menjadi alat tukar, tetapi juga sarana 
legitimasi politik dan identitas agama, sekaligus 
menandai berakhirnya ketergantungan pada tradisi 
Bizantium-Sasaniyah. Para sejarawan menilai 
inilah tonggak lahirnya mata uang Islam murni 
yang berpengaruh bagi dinasti-dinasti berikutnya 
(Grabar 1978). 

Narasi historis ini menemukan relevansinya 
dalam temuan arkeologis di Nusantara yakni 
terhadap temuan koin-koin Islam di Situs Bongal. 
Koin-koin Islam temuan Situs Bongal 
memperlihatkan bukti kuat keterhubungan 
wilayah pesisir barat Sumatra ini dengan dunia 
Islam sejak abad ke-7 – 10 Masehi. Di situs ini 
ditemukan sejumlah artefak berupa 19elative19 
dan perak dari masa Dinasti Umayyah serta Dinasti 
Abbasiyah. Koin-koin Umayyah yang ditemukan 
memperlihatkan inskripsi tauhid dan ayat-ayat Al-
Qur’an sebagaimana hasil reformasi Abdul Malik, 
sedangkan koin-koin Abbasiyah menampilkan 
tipografi kufi yang lebih matang, sekaligus 
menandakan perluasan jaringan perdagangan 
Islam. Di Museum Sejarah Al-Qur’an Sumatra 
Utara disimpan beberapa jenis koin Dinasti 
Umayyah dan Dinasti Abbasiyah hasil temuan 
masyarakat dengan identifikasi sebagai berikut. 
 
Koin Umayyah 1 
Koin pertama (Gambar 3) memiliki bobot 2,22 
gram dan diameter 26,25 mm. Pada bagian depan 
terdapat inskripsi “Laa ilaaha illa Allah wahdahu laa 
syarikalahu” serta “bismillahi, dhuriba hadza ad-
dirham bil Basrah fi sanah tis’a wa sab’in”, yang 
berarti “Dengan nama Allah, dirham ini dibuat di 
Basrah pada tahun tujuh puluh sembilan”. Pada 
bagian belakang koin terdapat inskripsi “Allahu 
ahad Allah ash-shamad lam yalid wa lam yuulad wa 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 16-29 | E-ISSN: 2443-0110 

 

20 

lam yakun lahu kufuwan ahad”, yang berarti “Allah 
Yang Maha Esa, Allah tempat meminta; tidak 
beranak dan tidak diperanakkan, serta tidak ada 
sesuatu pun yang setara dengan Dia” (Azhari, 
2020, 6). 

 
 
 

 
 
Gambar 3. Koin Umayyah 1 Temuan Situs Bongal 

Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an 
Sumatra Utara. 

 
Kondisi koin pada salah satu sisinya rusak, 

atau patah namun seluruh inskripsi masih dapat 
terbaca dengan jelas. Dari temuan koin ini menjadi 
satu-satunya artefak Islam tertua yang pernah 
ditemukan di Indonesia yakni dari 79 H atau abad 
ke-7 M. Pada bagian ini inskripsi yang dituliskan 
yakni surah al-Ikhlas yang merupakan surah 
tentang keesaan Tuhan (Arrumdani, 2022:24). 
Koin ini menjadi salah satu bukti utama bahwa 
sejak abad 7 M, jejak perdaban Islam telah masuk 
dan memberikan pengaruh di bumi Nusantara. 

 
Koin Umayyah 2 
Koin kedua (Gambar 4) memiliki bobot 2,22 gram 
dengan diameter 26,25 mm. Pada sisi depan 
terdapat inskripsi “Lā ilāha illā Allāh waḥdahu lā 
sharīka lahu”, yang berarti “Tidak ada Tuhan selain 
Allah Yang Esa, tiada sekutu bagi-Nya.” Selain itu, 
terdapat pula inskripsi melingkar 
berbunyi “Muḥammad rasūl Allāh, arsalahu bi al-
hudā wa dīn al-ḥaqq li yuẓhirahu … kariha al-
musyrikūn”, yang berarti “Muhammad adalah 
utusan Allah; Dia mengutusnya dengan petunjuk 
dan agama yang benar untuk dimenangkan-Nya … 
meskipun orang-orang musyrik tidak 
menyukainya.” Pada sisi belakang koin tercantum 
inskripsi “Allāhu aḥad, Allāhu al-ṣamad, lam yalid 
wa lam yūlad, wa lam yakun lahu kufuwan aḥad”, 

yang berarti “Allah Yang Maha Esa, Allah tempat 
bergantung; Dia tidak beranak dan tidak 
diperanakkan, serta tidak ada sesuatu pun yang 
setara dengan-Nya.” Sisi ini juga memuat inskripsi 
melingkar yang sama dengan sisi depan, 
yaitu “Muḥammad rasūl Allāh, arsalahu bi al-hudā 
wa dīn al-ḥaqq li yuẓhirahu … kariha al-
musyrikūn” (Azhari 2020, 8). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
Gambar 4. Koin Umyyah 2 Temuan Situs Bongal 

Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an 
Sumatra Utara. 

 
Koin Abbasiyah 1 
Koin Abbasiyah 1 (Gambar 5) memiliki bobot 2,73 
gram dan diameter 27,47 mm. Pada bagian depan 
terdapat inskripsi “Laailaahaill Allah wahdahu laa 
syarikalahu”, yang berarti “Tidak ada Tuhan selain 
Allah Yang Esa dan tidak ada sekutu bagi-Nya”. 
Selain itu, terdapat teks yang disusun melingkar, 
tetapi sudah tidak terbaca dengan jelas. Teks 
tersebut diperkirakan menjelaskan asal serta tahun 
pembuatan koin dan menunjukkan bahwa koin ini 
bukan berasal dari Dinasti Umayyah. Berdasar ciri-
ciri tersebut, koin ini kemungkinan berasal dari 
abad ke-8 hingga ke-10 M dan termasuk dalam 
masa Dinasti Abbasiyah atau Fatimiyah. Pada 
bagian belakang koin juga terdapat inskripsi 
“Laailaahaill Allah wahdahu laa syarikalahu”, yang 
memiliki makna yang sama. Selain itu, terdapat teks 
melingkar dengan inskripsi “alaihi wasallam …”. 
Baris keempat dan kelima tidak dapat terbaca 
dengan jelas karena kondisinya yang kabur, namun 
diperkirakan memuat nama khalifah yang berkuasa 
pada masa tersebut (Azhari 2020, 10). 
 
 



Pidia Amelia et al.(Awal Kehadiran Peradaban Islam di Indonesia: Eksplorasi Arkeologis Situs Bongal di Tapanuli Tengah) 

 

21 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Gambar 5. Koin Abbasiyah 1 Temuan Situs 

Sumber: Bongal Koleksi Museum Sejarah Al-
Qur’an Sumatra Utara 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 6. Koin Abbasiyah 2 di Situs Bongal  
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an 

Sumatra Utara 
 

Koin Abbasiyah 2 
Koin Abbasiyah 2 (Gambar 6) memiliki bobot 2,86 
gram dan diameter 21,77 mm. Pada bagian depan 
terdapat inskripsi “Laa ilaaha illa Allah wahdahu laa 
syarikalahu”, yang berarti “Tidak ada Tuhan selain 
Allah Yang Esa dan tidak ada sekutu bagi-Nya”. 
Selain itu, terdapat teks yang disusun melingkar 
dengan inskripsi “Bismillahi, dhuriba hadza ad-
dirham bi Madinah as-Salam sanah khamsa wa 
khamsin wa mi’ah”, yang berarti “Dengan nama 
Allah, dirham ini dibuat di Madinah as-Salam pada 
tahun lima puluh lima”. Pada bagian belakang koin, 
inskripsi di bagian tengah sudah tidak dapat 
terbaca dengan jelas. Namun, masih terdapat teks 
melingkar dengan inskripsi “Muhammad 
Rasulullah, arsalahu bil huda wa din al-haq 
liyudzhirohu ‘ala ad-dini kullihi walau karihal 
musyrikun”, yang berarti “Muhammad adalah 
utusan Allah; Allah mengutusnya dengan petunjuk 

dan agama yang benar untuk dimenangkan-Nya 
atas seluruh agama, meskipun orang-orang 
musyrik tidak menyukainya” (Azhari 2020, 12). 
 
Koin Abbasiyah 3 
Koin Abbasiyah 3 (Gambar 7) memiliki bobot 2,57 
gram dan diameter 26,38 mm. Pada bagian depan 
terdapat inskripsi “Laa ilaaha illa Allah wahdahu laa 
syarikalahu”, yang berarti “Tidak ada Tuhan selain 
Allah Yang Esa dan tidak ada sekutu bagi-Nya”. 
Selain itu, terdapat teks yang disusun melingkar 
dengan inskripsi “Bismillahi dhuriba hadza ad-
dirham bi Madinah as-Salam sanah sittin wa 
mi’ah”, yang berarti “Dengan nama Allah, dirham 
ini dibuat di Madinah as-Salam pada tahun enam 
puluh”. 

Pada bagian belakang koin terdapat inskripsi 
“Muhammad Rasul Allah shallallahu ‘alaihi 
wasallam al-Khalifah al-Mahdi”, yang berarti 
“Muhammad adalah utusan Allah; semoga Allah 
melimpahkan selawat dan salam atasnya; Khalifah 
al-Mahdi”. Selain itu, terdapat pula teks melingkar 
dengan inskripsi “Muhammad Rasulullah, arsalahu 
bil huda … ‘ala ad-dini kullihi walau karihal 
musyrikun”, yang berarti “Muhammad adalah 
utusan Allah; Allah mengutusnya dengan petunjuk 
… untuk dimenangkan-Nya atas seluruh agama, 
meskipun orang-orang musyrik tidak 
menyukainya” (Azhari 2020, 13). 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 7. Koin Abbasiyah 3 di Situs Bongal 
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an 

Sumatra Utara. 
 

Koin Abbasiyah 4 
Koin Abbasiyah 4 (Gambar 8) memiliki bobot 2,72 
gram dan diameter 25,05 mm. Pada bagian depan 
terdapat inskripsi “Laa ilaaha illa Allah wahdahu laa 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 16-29 | E-ISSN: 2443-0110 

 

22 

syarikalahu”, yang berarti “Tidak ada Tuhan selain 
Allah Yang Esa dan tidak ada sekutu bagi-Nya”. 
Selain itu, terdapat teks yang disusun melingkar 
dengan inskripsi “Bismillahi, dhuriba hadza ad-
dirham bi Madinah as-Salam sanah sitta wa 
khamsin wa mi’ah”, yang berarti “Dengan nama 
Allah, dirham ini dibuat di Madinah as-Salam pada 
tahun lima puluh enam”. Pada bagian belakang 
koin terdapat inskripsi “Muhammad Rasul Allah, 
bakh bakh”, yang berarti “Muhammad utusan 
Allah, bakh bakh”. Selain itu, terdapat pula teks 
melingkar dengan inskripsi “Muhammad 
Rasulullah, arsalahu bil huda … liyudzhirohu ‘ala 
ad-dini kullihi walau karihal musyrikun”, yang 
berarti “Muhammad adalah utusan Allah; Allah 
mengutusnya dengan petunjuk untuk 
dimenangkan-Nya atas seluruh agama, meskipun 
orang-orang musyrik tidak menyukainya” (Azhari 
2020, 14). 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 

Gambar 8. Koin Abbasiyah 4 di Situs Bongal. 
Sumber: Bongal Koleksi Museum Sejarah Al-

Qur’an Sumatra Utara. 
 
Tembikar Berglasir Asal Asia Barat 
 
Tembikar berglasir asal Asia Barat (Timur 
Tengah) temuan Situs Bongal menjadi penanda 
kehadiran peradaban Islam di Indonesia pada 
rentang abad 8-10 Masehi. Tembikar berglasir 
temuan Situs Bongal koleksi Museum Sejarah Al-
Qur’an Sumatra Utara memiliki warna kuning 
dengan glasir cokelat, kuning maupun hijau zaitun 
(turquoise) pada sisi luar maupun dalamnya. 
Artefak sejenis juga ditemukan di Situs Sharma di 
Yaman yang menunjukan pertanggalan 22elative 
hingga abad ke-10 Masehi (Rougeulle, 2005:226-
27; Priestman 2013:555; Soedewo, 2024:151). 

Keramik-keramik dari Asia Barat ini diyakini 
dipergunakan sebagi toples kontainer pengiriman 
makanan eksotik dan berfungsi sebagai wadah 
untuk minyak, obat-obatan, aneka makanan seperti 
manisan dan sirup (William, 1984:44; Bakar, 
2025:312). 

 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 9. Fragmen Tembikar Timur Tengah. 
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an 

Sumatra Utara. 
 

Identifikasi sementara dari berbagai temuan 
fragmentaris tembikar berglasir Asia Barat koleksi 
Museum Sejarah Al-Qur’an adalah berbentuk 
berupa tempayan, guci, vas, pot, maupun teko 
(kendi). Analisis mengenai lokasi asal 
memperlihatkan ciri tipologis khas produksi Timur 
Tengah, khususnya dari Irak selatan (Basra– 
Baghdad–Samarra), Iran selatan (Siraf–Sirjan), 
dan Yaman (Hadramaut). Temuan ini 
menunjukkan bahwa Bongal terintegrasi dengan 
jalur distribusi keramik Islam awal, sejajar dengan 
temuan sejenis di pesisir India, Teluk Persia, dan 
Afrika Timur. Kehadiran tembikar berglasir asal 
Asia Barat di Situs Bongal ini menunjukan bahwa 
kawasan ini aktif sebagai salah satu jaringan dagang 
dalam periode perdagangan Islam awal. 
 
Kaca Asal Asia Barat 
 
Temuan kaca (Gambar 10) dari Situs Bongal atau 
Islamic Glass menjadi bukti penting 
keterhubungan langsung Nusantara dengan dunia 
Islam awal, khususnya dengan pusat produksi kaca 
di Timur Tengah. Menurut Hasan Muarif Ambari, 
Islamic Glass adalah artefak kaca yang dibawa 



Pidia Amelia et al.(Awal Kehadiran Peradaban Islam di Indonesia: Eksplorasi Arkeologis Situs Bongal di Tapanuli Tengah) 

 

23 

langsung oleh pedagang muslim (Arab) ke 
beberapa wilayah di Indonesia (1982:47-62). 
Berdasarkan hasil identifikasi, fragmen-fragmen 
kaca yang ditemukan berasal dari Nishapur, Suhsa, 
dan kawasan Khorasan di Iran, wilayah yang pada 
abad ke-9–10 Masehi dikenal sebagai pusat 
produksi utama gelas dan bejana kaca dalam dunia 
Abbasiyah. Kehadiran kaca dari pusat-pusat 
produksi tersebut menandakan bahwa Bongal telah 
menjadi simpul dalam jaringan perdagangan 
internasional Samudra Hindia, sejajar dengan 
pelabuhan besar lain seperti Siraf di Teluk Persia 
dan Sharma di Hadramaut, Yaman. 

Tipologi kaca Bongal, yang terdiri dari 
botol besar (karaf), botol kecil (serahi), dan wadah 
mangkuk polikrom dengan hias glasir enamel, 
memberikan gambaran spektrum sosial-ekonomi 
masyarakat pengguna. Botol besar lebih terkait 
dengan kebutuhan sehari-hari, botol kecil dengan 
fungsi khusus seperti parfum dan obat, sedangkan 
mangkuk enamel menandai konsumsi barang 
berstatus tinggi. Ketiga tipe artefak kaca ini 
menunjukkan bahwa Bongal merupakan ruang 
pertemuan berbagai kelas sosial yang terhubung 
dengan perdagangan internasional. 

Sejak abad ke-9 Masehi, Nishapur di 
Khurasan telah menjadi pusat produksi kaca utama 
dengan ragam bentuk seperti botol parfum kecil, 
karaf berleher tinggi, hingga mangkuk hias, yang 
dibuat dengan teknik tiupan kaca bebas dan 
dekorasi guratan (Kroger 1995). Temuan botol 
besar dari Bongal menunjukkan kesamaan 
tipologis dengan koleksi Nishapur. Tradisi serupa 
juga berkembang di Susa, Iran barat daya, yang 
pada abad ke-8–10 Masehi banyak menghasilkan 
botol kecil atau serahi berwarna kehijauan untuk 
menyimpan parfum dan obat-obatan. Fragmen 
serahi dari Bongal sejalan dengan tipologi ini dan 
menegaskan jaringan distribusi melalui Basra dan 
Siraf (Harper 1992). Sementara itu, kawasan 
Khorasan dikenal sebagai produsen kaca berhias 
enamel polikrom pada abad ke-10 Masehi, sebuah 
teknik mewah yang menandai puncak seni kaca 
Islam (Carboni 2001). Di Museum Sejarah Al-
Qur’an Sumatra Utara terdapat dua fragmen 
mangkuk kaca dengan hiasan enamel yang 
kemungkinan diproduksi terbatas, dan 
diperuntukan untuk kalangan tertentu seperti 
kaum bangsawan atau penguasa dalam hal ini 

kemungkinan adalah “Raja Bongal” atau “Penguasa 
Pinangsori” pada masa lalu. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
Gambar 10. Fragmen kaca dengan hiasan glasir 
enamel menunjukkan barang produksi terbatas 

untuk kelompok elit Bongal. 
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an 

Sumatra Utara. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 11. Botol Kecil (Serahi) dan Alembik 
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an 

Sumatra Utara 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 12. Botol Parfum Perunggu  
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an 

Sumatra Utara 
 

Salah satu temuan artefak kaca penting 
lainnya adalah sebuah wadah yang diidentifikasai 
sebagai alembik Islam dari abad ke-7–10 Masehi. 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 16-29 | E-ISSN: 2443-0110 

 

24 

Benda ini berbentuk bejana kaca tembus pandang 
menyerupai gelas alembik atau wadah bekam, 
dengan bodi hemisfer, bibir digulung, dan gagang 
panjang. Istilah alembic berasal dari bahasa Arab al-
anbiq ( قیبنلأا , “alat penyuling”) yang berakar dari 
Yunani ambix (ἀμβιξ, “cawan”) (Kroge 1995, 59-
60). Alembik pada masa Islam awal memiliki 
berbagai fungsi, mulai dari medis hingga kimia. 
Alembik diduga dipakai dalam proses penyulingan 
parfum, resin, dan obat-obatan, mencerminkan 
kemajuan teknologi kimia dunia Islam (Carboni 
2001, 128-133). Keberadaan alembik di Situs 
Bongal menunjukan bahwa industri destilasi 
parfum maupun obat-obatan yang berasal dari 
kafur maupun kemenyan sudah dilakukan di 
Bongal. Hal ini berkaitan dengan botol kaca kecil 
(serahi) dari Situs Bongal yang dipergunakan 
sebagai wadah penyimpanan parfum. Ini 
menunjukan bahwa Bongal merupakan salah satu 
pusat produksi zat resin atau parfum aromatika dari 
resin kafur atau kemenyenan dan dijual dalam 
produk jadi ke berbagai bandar pelabuhan lainnya. 
 
Botol Parfum Berbahan Perunggu 
 
Botol parfum perunggu (Gambar 12) dari Situs 
Bongal memiliki kesesuaian tipologis dengan 
bejana perfume sprinkler atau qumqumdari masa 
Dinasti Abbasiyah, abad 9–10 Masehi, seperti 
contoh dari Al-Sabah Collection (Curatola 2014, 
5). Dalam tradisi Islam awal, perunggu kerap 
dipilih untuk peralatan semacam ini karena 
ketahanannya, terutama untuk penggunaan 
parfum dan air mawar. Literasi ilmiah abad 
pertengahan, seperti karya al-Kindī Kitāb Kīmiyā’ 
al-‘Iṭr wa al-Taṣ‘īd, membuktikan bahwa pada 
masa Abbasiyah teknologi destilasi untuk parfum 
dan resin telah maju (Carboni 2001). Hal ini 
menjadi sangat relevan dengan konteks Bongal, 
yakni sebagai salah satu bandar perdagangan 
sumber produksi kafur dan kemenyan, dua 
komoditas aromatik utama dunia Islam dan Asia. 
Botol parfum perunggu Bongal, dengan demikian, 
tidak hanya berfungsi sebagai wadah aromatika 
mewah, tetapi juga menjadi bukti keterhubungan 
langsung situs ini dengan perdagangan global dan 
industri olahan resin aromatik yang berakar pada 
sumber daya lokal. 
 

Peralatam Medis dan Farmasi Islam 
 
Temuan artefak logam seperti sendok takar medis, 
jarum, pinset dan berbagai jenis spatula (medicial 
spoon) serta stik logam (kohl sticks) (Gambar 13) 
di Situs Bongal merupakan penemuan yang sangat 
jarang di Indonesia. Artefak ini memperlihatkan 
dimensi lain dari interaksi Bongal dengan dunia 
Islam awal, bukan hanya dalam perdagangan 
komoditas dan barang mewah, tetapi juga dalam 
transfer teknologi medis. Identifikasi awal 
menunjukkan bahwa bentuk tersebut sejalan 
dengan instrumen medis yang banyak digunakan di 
dunia Islam pada masa Abbasiyah, antara abad ke-
8 sampai 13 Masehi. 

Dalam studi komparatif, sejumlah artefak 
serupa telah ditemukan di situs-situs Asia Barat dan 
Timur Dekat. Menurut Eger, stik logam dengan 
ujung tumpul dan pegangan di tengah merupakan 
ciri khas instrumen medis Islam, yang pada 
dasarnya diadaptasi dari tradisi bedah Romawi, 
namun berkembang menjadi perangkat medis khas 
dunia Islam pada masa Abbasiyah (Eger 2017, 
735–761). Instrumen tersebut digunakan dalam 
berbagai praktik medis, mulai dari pengolesan 
salep, pengukuran dosis obat, hingga aplikasi 
kosmetik seperti pemakaian celak. Kehadiran 
benda-benda semacam ini di Bongal menandakan 
bahwa tidak hanya barang dagangan komoditas 
yang dipertukarkan, tetapi juga perangkat ilmiah 
yang terkait langsung dengan perkembangan 
kedokteran Islam. 

Perkembangan ilmu kedokteran Islam 
sendiri tidak bisa dilepaskan dari tokoh-tokoh 
besar seperti Abu al-Qasim al-Zahrawi (936–1013 
M). Melalui karya monumentalnya al-Tasrīf li-man 
ʿajiza ʿan al-taʾlīf, al-Zahrawi menggambarkan 
ratusan instrumen medis, termasuk sendok takar, 
jarum, dan berbagai spatula logam, yang kemudian 
menjadi referensi penting bagi dunia Islam 
maupun Eropa Latin pada Abad Pertengahan. 
Kehadiran instrumen semacam ini di Bongal 
sebagai bukti nyata penetrasi pengetahuan medis 
Islam awal ke wilayah Asia Tenggara. Artefak medis 
seperti sendok takar dan spatula juga diketahui dari 
temuan di pusat-pusat kota besar dunia Islam, 
seperti Baghdad, Sevilla, dan Cordoba, serta di 
kota-kota pinggiran yang dengan jaringan 
perdagangan global Islam (Bakar 2025, 372–373). 



Pidia Amelia et al.(Awal Kehadiran Peradaban Islam di Indonesia: Eksplorasi Arkeologis Situs Bongal di Tapanuli Tengah) 

 

25 

Baghdad, sebagai pusat intelektual 
Abbasiyah, memainkan peranan besar dalam 
produksi dan penyebaran instrumen medis. Dari 
kota inilah ilmu pengetahuan kedokteran 
disebarkan ke seluruh dunia Islam dan mencapai 
wilayah jauh seperti Nusantara melalui jalur 
perdagangan. Keberadaan instrumen medis logam 
dari Bongal, yang sejajar dengan temuan dari Asia 
Barat, memperkuat interpretasi bahwa situs ini 
merupakan simpul kosmopolitan yang tidak hanya 
memperdagangkan barang, tetapi juga menyerap 
pengetahuan praktis dari dunia Islam. 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 

Gambar 13. Berbagai Jenis Alat Medis Islam. 
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an 

Sumatra Utara. 
 

Cincin Berinskripsi Arab 
 
Temuan dua cincin berinskripsi Arab (Gambar 14) 
dari Situs Bongal memberikan bukti penting 
mengenai kehadiran unsur budaya Islam awal di 
pantai barat Sumatra pada abad ke-9–10 Masehi. 
Artefak berupa cincin dengan tulisan Arab bukan 
hanya berfungsi sebagai perhiasan, tetapi juga 
sebagai penanda identitas keagamaan, jimat 
pelindung (ḥirz), atau simbol otoritas. Dua cincin 
berinskripsi Arab dari Situs Bongal 
memperlihatkan jejak kuat kehadiran Islam awal di 
pantai barat Sumatra abad ke-9–10 Masehi. Cincin 
pertama, dengan huruf Kufi, terbaca dua alternatif: 
“min rabbil bayt” (dari Tuhan Rumah Suci) atau 
“Bismillāh” (Dengan nama Allah). Formula 
semacam ini lazim pada koin dan segel Umayyah–
Abbasiyah, berfungsi sebagai tanda identitas 
religius sekaligus pelindung. Cincin kedua 
menggunakan aksara Naskhi abad ke-10 dengan 
inskripsi Nun, Alif, Fa, ‘Ain dibaca Nāfi‘ (yang 
memberi manfaat) (Azhari 2020,37-39), salah satu 

sifat Allah yang biasa digunakan pada cincin atau 
cap sebagai jimat spiritual (Porter 2017). 

Penemuan dua cincin Bongal ini sangat 
signifikan karena menunjukkan bahwa pada abad 
ke-9–10 Masehi telah hadir artefak Islam yang jelas 
bercorak epigrafis. Kehadiran cincin berinskripsi 
Arab di Bongal sejalan dengan tradisi penggunaan 
cincin inskripsi di pusat dunia Islam, seperti yang 
didokumentasikan pada koleksi dari Mesir, Irak, 
dan Jazirah Arab. Artefak ini juga memperkuat 
bukti bahwa Bongal, selain menjadi simpul 
perdagangan kafur dan kemenyan, juga menjadi 
titik singgah jaringan komunitas Muslim awal yang 
membawa serta simbol-simbol identitas 
keagamaan. Dengan demikian, cincin berinskripsi 
Arab dari Bongal bukan sekadar benda perhiasan, 
melainkan bukti material dari proses integrasi 
Sumatra dalam jaringan Islam internasional pada 
masa keemasan Abbasiyah. 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 14. Cincin Berinskripsi Arab.  
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an 

Sumatra Utara. 
 
Manik-Manik Islam 
 
Temuan manik-manik kaca (Gambar 15) dari Situs 
Bongal menunjukkan keterkaitan erat dengan 
jaringan perdagangan maritim dunia Islam pada 
abad ke-7 hingga ke-10 Masehi. Karakteristik 
morfologis dan teknologis manik-manik tersebut, 
seperti bentuk sferis, silindris, tabung, serta teknik 
produksi seperti folded, fused-rod, dan mosaic 
cane, serupa dengan manik-manik dari situs 
pelabuhan penting dunia Islam, seperti Fustat 
(Mesir), Siraf (Iran), dan Mantai (Sri Lanka). 
Manik-manik Islam berbahan kaca koleksi 
Museum Sejarah Al-Qur’an terdiri atas manik-
manik polikrom dan manik-manik monokrom. 

Manik-manik polikrom Islam (Gambar 15) 
merupakan jenis manik-manik kaca berwarna-
warni yang berkembang pesat dalam jaringan 
perdagangan dunia Islam sejak abad ke-8 hingga 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 16-29 | E-ISSN: 2443-0110 

 

26 

ke-13 Masehi. Jenis ini mencakup manik bermotif 
mata berlapis (stratified eye beads) dan manik 
mosaik (mosaic beads), yang dibuat dengan 
teknik wound, fused rod, dan mosaic cane (Amelia 
2024, 236). 

 
 
 
 
 
 
 
Gambar 15. Manik-Manik Polikrom.  

Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an 
Sumatra Utara. 

 
Temuan manik-manik mosaik bermotif 

mata telah dilaporkan dari sejumlah situs penting 
dalam jaringan perdagangan Islam awal, seperti 
Fustat (Mesir), Nishapur (Iran), dan Komani 
(Albania). Dalam konteks Asia Tenggara, manik-
manik ini ditemukan di situs seperti Sungai Mas, 
Lembah Bujang, Palembang, Jambi, dan bangkai 
kapal karam Cirebon Shipwreck (Utomo 2008, 
64). Persebaran geografis yang luas ini 
memperkuat bukti peran manik-manik dalam 
pertukaran budaya dan ekonomi lintas kawasan 
sepanjang jalur maritim Samudra Hindia pada 
abad ke-6 -13 Masehi (Francis 2002, 56–57). 

Oleh sebab itu, manik-manik bermotif mata 
menjadi salah satu artefak penting dalam 
memahami sejarah masuknya peradaban Islam di 
Indonesia. Sebagai bagian dari budaya visual Islam 
awal, manik-manik Islam berperan lebih dari 
sekadar perhiasan; ia juga merupakan simbol 
spiritual, penanda status sosial, serta artefak budaya 
yang merepresentasikan proses awal Islamisasi di 
pesisir barat Sumatra (Azhari 2020, 66–72). 
 
Kedudukan Situs Bongal dalam Fase Islamisasi 
di Indonesia 
 
Dalam kerangka perkembangan Islam di 
Nusantara yang dikemukakan oleh Hasan Muarif 
Ambary, islamisasi berlangsung melalui lima fase 
bertahap yakni, pertama, persentuhan komunitas 
Nusantara dengan para pedagang asing seperti 
Arab, Persia, Gujarat, dan Cina yang belum Islam; 
kedua, kontak komunitas Nusantara dengan para 

pedagang Arab, Persia, Gujarat, dan Cina yang 
telah Islam; ketiga, tumbuhnya kantong-kantong 
(esclaves) Muslim berkoeksistensi secara damai 
dengan masyarakat mayoritas Hindu-Buddha; 
keempat, berkembangnya pusat politik Islam; dan 
kelima, surutnya akibat penetrasi kolonial (1998, 
342). Jika dilihat dari bukti arkeologis yang 
ditemukan, Situs Bongal memperlihatkan jejak 
material yang menunjukkan telah berlangsungnya 
fase pertama hingga fase ketiga. 

Fase pertama, yaitu persentuhan awal 
komunitas Nusantara dengan pedagang asing, 
tercermin dari temuan artefak impor yang berasal 
dari kawasan Timur Tengah dan Romawi. 
Diantaranya seperti benda-benda dengan simbol 
salib yang berkonotasi Kristen yang saat ini 
dikoleksi di Museum Sejarah Al-Qur’an Sumatra 
Utara seperti cincin, pin, bandul kalung, cap, dan 
lain-lain (Azhari 2020, 36). Artefak ini 
mengindikasikan bahwa Bongal sudah menjadi 
bagian dari jalur perdagangan global sejak awal 
Masehi, jauh sebelum hadirnya Islam, dan 
terhubung dengan jaringan yang melibatkan 
Bizantium serta pedagang Kristen dari Timur jauh. 

Fase kedua, yakni kontak komunitas 
Nusantara dengan pedagang dan musafir Muslim, 
tampak jelas dari keberadaan berbagai artefak 
Islam awal di Bongal. Koleksi tersebut meliputi 
koin Umayyah dan Abbasiyah, manik-manik kaca 
dengan teknik khas Fustat dan Nishapur, tembikar 
berglasir, bejana kaca, cincin dan cap berinskripsi 
Arab, serta instrumen medis logam Islam seperti 
spatula, sendok takar, dan kohl stick. Kehadiran 
artefak ini menegaskan bahwa Bongal telah 
menjadi simpul perdagangan yang berhubungan 
langsung dengan dunia Islam, sekaligus pintu 
masuk awal bagi simbol religius dan teknologi 
Islam. Aktivitas penemuan situs arkeologis Bongal 
sudah dilakukan sejak 2020 (Gambar16). 

Fase ketiga, yaitu munculnya kantong-
kantong Muslim yang berkoeksistensi dengan 
masyarakat lokal yang kemukinan telah memeluk 
agam Hindu–Buddha, juga mulai dapat ditelusuri 
dari bukti arkeologis di Bongal. Dari sisi budaya 
lokal, ditemukan sebuah arca Ganesha, yang 
menunjukkan bahwa masyarakat setempat 
kemungkinan besar masih menganut agama 
Hindu–Buddha dan berada dalam lingkup 
pengaruh Sriwijaya (Koestoro 2001). Selain itu, 



Pidia Amelia et al.(Awal Kehadiran Peradaban Islam di Indonesia: Eksplorasi Arkeologis Situs Bongal di Tapanuli Tengah) 

 

27 

terdapat pula temuan arca Buddha Bodhisattva 
bergaya Sriwijaya yang saat ini menjadi koleksi 
Museum Sejarah Al-Qur’an Sumatra Utara, yang 
semakin menegaskan bahwa pada masa itu struktur 
keagamaan dan budaya lokal di Bongal bercorak 
Hindu–Buddha (Azhari 2020). 

 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 

Gambar 16. Tim Museum Sejarah Al-Qur’an 
Sumatra Utara Bersama Arkeolog Inggris, 

Edmund E. McKinnon Ketika Melakukan Survey 
Pada Arca Ganesa Situs Bongal pada 2020. 

 
Dalam konteks yang sama, kehadiran 

komunitas Muslim di Bongal dibuktikan dengan 
ditemukannya artefak yang terkait dengan industri 
aromatika, yakni alembik dan botol kecil (serahi). 
Artefak ini mengindikasikan bahwa praktik 
penyulingan parfum dan pengolahan resin 
aromatik kafur dan kemenyan sudah berlangsung 
di Bongal sejak lama, bahwa kedua komoditas itu 
menjadi primadona perdagangan dunia Islam pada 
masa klasik. Selain itu, temuan berbagai instrumen 
farmasi dan medis menunjukkan bahwa teknologi 
penyulingan dan pengolahan obat-obatan telah 
dikenal dan digunakan di kawasan ini. Dengan 
demikian, interaksi antara komunitas Muslim asing 
dan masyarakat lokal non-Muslim di Bongal 
memperlihatkan suatu pola koeksistensi budaya 
yang menjadi ciri khas fase ketiga menurut 
pandangan Ambary. 

Bukti lain yang memperkuat fase ini adalah 
penemuan koin imitasi lokal (Gambar 17), liontin, 
dan stempel yang dibuat menyerupai koin 
Umayyah maupun Abbasiyah. Artefak ini diduga 
merupakan produk lokal, dibuktikan dengan 
adanya alat cetak berupa lempengan batu dan alat 
tuang logam yang ditemukan di Situs Bongal 

(Bakar, 2025:462-465). Inskripsi pada koin imitasi 
ini meniru huruf Arab bergaya kufi, meskipun 
inskripsinya belum dapat terbaca dengan pasti. Hal 
ini menunjukkan adanya proses kreatif masyarakat 
lokal dalam meniru simbol Islam, baik untuk tujuan 
legitimasi perdagangan maupun sebagai bentuk 
awal internalisasi budaya Islam. Koin imitasi ini 
mungkin bukan hanya digunakan sebagai alat tukar 
di Bongal, tetapi juga sebagai jimat dan tanda 
legitimasi kekuasaan. Hingga kini belum dapat 
dipastikan siapa komunitas lokal yang mencetak 
koin imitasi di Bongal, serta apakah para 
pembuatnya sudah memeluk Islam atau masih 
beragama lain. 
 
 
 
 
 
 
 
 
Gambar 17. Koin Imitasi Lokal Berbahan Timah. 

Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an 
Sumatra Utara. 

 
Dengan demikian, Situs Bongal dapat 

diposisikan pada fase pertama hingga fase ketiga 
perkembangan Islam di Nusantara. Bongal 
merepresentasikan tahap persentuhan awal, 
dilanjutkan dengan kontak intensif, dan mulai 
terbentuknya komunitas bercorak Islam yang 
hidup berdampingan dengan masyarakat setempat. 
Keseluruhan temuan ini memperlihatkan bahwa 
islamisasi di Bongal merupakan bagian integral dari 
proses islamisasi awal di Indonesia, yang berakar 
pada interaksi perdagangan dan pertukaran budaya 
material melalui jalur Samudra Hindia. 
 
Simpulan 
 
Pembahasan dalam artikel ini menegaskan bahwa 
beragam bukti arkeologis dari Situs Bongal, mulai 
dari manik-manik kaca Islam awal, koin Umayyah 
dan Abbasiyah, artefak kaca medis dan kimia, 
cincin berinskripsi Arab, hingga bejana perunggu 
aromatika, memberikan pijakan baru dalam 
memahami awal kehadiran peradaban Islam di 
Indonesia. Artefak-artefak tersebut, yang sebagian 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 16-29 | E-ISSN: 2443-0110 

 

28 

besar berasal dari abad ke-7 hingga ke-10 Masehi, 
kini menjadi bagian penting dari koleksi Museum 
Sejarah Al-Qur’an Sumatra Utara. 

Temuan ini menunjukkan bahwa proses 
Islamisasi di Indonesia tidak semata-mata terjadi 
melalui jalur politik atau kekuasaan kerajaan, 
seperti yang tercatat dalam narasi Sejarah 
Kesultanan Samudera Pasai pada abad ke-13 
Masehi. Islamisasi justru dimulai dari interaksi 
perdagangan, budaya material, dan hubungan 
kosmopolitan di bandar dagang Bongal. 
Komoditas penting, seperti kafur dan kemenyan, 
yang sejak lama menjadi primadona perdagangan 
dunia Islam, menjadi salah satu penghubung utama 
yang membawa teknologi, simbol religius, dan 
berbagai artefak Islam ke wilayah Sumatra. Dengan 
demikian, Bongal tidak hanya berfungsi sebagai 
titik singgah perdagangan, tetapi juga sebagai ruang 
awal perjumpaan antara masyarakat lokal dan 
peradaban Islam. 

Dalam kerangka itu, Situs Bongal dapat 
dipahami sebagai gerbang penting bagi masuknya 
Islam ke Nusantara. Artefak-artefak yang kini 
terhimpun di Museum Sejarah Al-Qur’an Sumatra 
Utara tidak hanya menjadi saksi material dari 
proses tersebut, tetapi juga menyediakan data 
berharga bagi penelitian arkeologi Islam di 
Indonesia. Melalui bukti-bukti arkeologis ini, 
Bongal menunjukkan bahwa awal kehadiran Islam 
di Indonesia merupakan hasil perjumpaan damai 
yang terjalin melalui perdagangan dan pelayaran 
lintas Samudra Hindia, dalam bingkai 
kosmopolitanisme bandar Bongal pada abad ke-7 
hingga ke-10 Masehi. 

 
Refrensi 
 
Ambary, Hasan Muariff. 1982. Islamic Glass Hasil 

Ekskavasi Kota Cina 1979. 
Dalam Pertemuan Islamian Arkeologi ke II, 
Departemen Pendidikan dan Kebudayaan. 

Ambary, Hasan Muarif. 1998. Menemukan 
Peradaban: Jejak Arkeologis dan Historis 
Islam Indonesia. LOGOS Wacana Ilmu dan 
Pemikiran. 

Amelia, Pidia, Halimatun Sakdiah, dan Salsadila 
Siti Nuraisyah. 2025. “Analisis Sejarah 
Masuknya Peradaban Islam ke Indonesia 
Melalui Artefak Manik-Manik Temuan Situs 

Bongal Abad 7–10 M.” Dalam Prosiding 
Seminar Antar Bangsa di Nusantara, Kedah. 

Arnold, Thomas Walker. 1896. The Preaching of 
Islam: A History of the Propagation of the 
Muslim Faith. Westminster: Archibald 
Constable & Co. 

Azhari, Ichwan. 2020. Katalog Koleksi Koin 
Dinasti Umayyah, Abbasiyah, Serta Artefak 
Kuno Berkaitan Jalur Rempah Islam 
Temuan Sumatra Utara. Yayasan Museum 
Sejarah Al-Qur’an Sumatra Utara. 

Azhari, Ichwan. 2024. Museum Sejarah Al-Qur’an 
Sumatra Utara: Katalog Koleksi Mushaf Al-
Qur’an Kuno, Kitab Keagamaan, dan 
Artefak-Artefak Temuan Situs Bongal 
Sumatra Utara. Yayasan Museum Sejarah 
Al-Qur’an Sumatra Utara. 

Azra, Azyumardi. 2013. Jaringan Ulama Timur 
Tengah dan Nusantara Abad XVII & XVIII: 
Akar Pembaruan Islam Indonesia. 
Prenadamedia Group. 

Bakar, Abu. 2020. Sejarah Islam di Nusantara (656 
H–1320 / 1258 M–1930 M): Menandai Era 
Masuknya Fase Mulkan Jabariyyah 
(Pemerintah Non Islam). Media Literasi 
Nesia. 

Bakar, Abu, dan Ery Soedewo. 2025. Perdagangan 
Maritim Dunia Islam di Pantai Barat 
Sumatra Abad I–IV H, VII–X M. Media 
Literasi Nesia. 

Carboni, Stefano, dan David Whitehouse. 
2001. Glass of the Sultans. The 
Metropolitan Museum of Art. 

Curatola, Giovanni. 2014. Art From the Islamic 
Civilization from the al-Sabah Collection, 
Kuwait. SKIRA. 

Drewes, G. 1968. “New Light on the Coming of 
Islam to Indonesia?” Bijdragen tot de Taal-, 
Land-, en Volkenkunde 124: 433–459. 
https://doi.org/10.1163/22134379-
90002862  

Eger, Asa. 2017. “Bronze Surgical Instruments 
from Tupars Field and the Islamic Byzantine 
Medical Trade.” Dalam Question, 
Approaches, and Dialogues in Eastern 
Mediterranean Archaeology: Studies in 
Honor of Marie-Henriette and Charles 
Gate. 



Pidia Amelia et al.(Awal Kehadiran Peradaban Islam di Indonesia: Eksplorasi Arkeologis Situs Bongal di Tapanuli Tengah) 

 

29 

Francis, P., Jr. 2002. Asia’s Maritime Bead Trade: 
300 B.C. to the Present. University of 
Hawai‘i Press. 

Grabar, Oleg. 1978. The Formation of Islamic Art. 
Yale University Press. 

Goodwin, Tony. 2012. “Medieval Islamic Copper-
Alloy Money Weight From Bilad al-
Sham.” The Israel Numismatic Society 7. 
https://lockwoodonlinejournals.com/inde
x.php/inr/article/view/2667  

Hadi, Muhammad Nur, dan Miftakhul Jannah. 
2018. “Islamisasi Nusantara dan Proses 
Pembentukan Masyarakat Muslim.” Journal 
Multicultural of Islamic Edition 2(1): 27–
38. DOI: https://doi.org/10.35891/ims  

Harper, Prudence O., et al. 1992. Royal City of 
Susa: Ancient Near Eastern Treasures in the 
Louvre. The Metropolitan Museum of Art. 

Hofmeyr, Isabel, dan Charne Lavery. 
2020. Exploring the Indian Ocean as a Rich 
Archive of History. The University of the 
Witwatersrand. 

Hoyland, Robert. 1997. Seeing Islam as Others 
Saw It: A Survey and Evaluation of Christian, 
Jewish and Zoroastrian Writings on Early 
Islam. Darwin Press. 

Hurgronje, Christiaan Snouck. 1924. Verspreide 
Geschriften. Vol. VI. Den Haag: Nijhoff. 

Johns, Jeremy. 2003. Arabic Inscriptions in Early 
Islam. Oxford University Press. 

Kennedy, Hugh. 2004. The Prophet and the Age of 
the Caliphates. Pearson Longman. 

Koestoro, Lucas Partanda, Ery Soedewo, Deni 
Sutrisna, dan Ketut Wiradnyana. 
2001. Penelitian Arkeologi di Kotamadia 
Dibolga dan Kabupaten Tapanuli Tengah, 
Provinsi Sumatea Utara. Berita Penelitian 
Arkeologi No. 6. 

Röger, Jens. 1995. Nishapur: Glass of the Early 
Islamic Period. The Metropolitan Museum 
of Art. 

Lohanda, Mona. 2011. Membaca Sumber Menulis 
Sejarah. Ombak. 

Marsden, William. 2013. Sejarah Sumatra. 
Komunitas Bambu. 

McKinnon, E. Edwards, dan Ichwan Azhari. A 
Preliminary Note: The Lumut Mediaeval 
Riverine Harbour Site: A First Millennium 
Link With Suvarnadvipa. Tidak diterbitkan. 

Moquette, Jean Pierre. 1912. “De Grafsteenen Te 
Pase En Grisse Vergeleken Met Dergelijke 
Monumenten Uit Hindoestan.” Tijdschrift 
Voor Indische Taal-, Land-En 
Volkenkunde 54: 536–548. 

Priestman, Seth M. N. 2013. A Quantitative 
Archaeological Analysis of Ceramics 
Exchange in the Persian Gulf and Western 
Indian Ocean, A.D. 400–1275. PhD diss., 
University of Southampton. 

Porter, Venetia. 2017. Arabic and Persian Seals and 
Amulets in the British Museum. The 
Trustees of the British Museum. 

Rougelle, A. 2005. “The Sharma Horizon: 
Sgraffiato Wares and Other Glazed 
Ceramics of the Indian Ocean Trade (c. A.D. 
980–1140).” Dalam Proceedings of the 
Society for Arabian Studies 35. 
http://www.jstor.org/stable/41219380  

Said, Mohammad, dkk. 1963. Risalah Seminar 
Sejarah Masuknya Islam ke Indonesia. Panitia 
Seminar Sejarah Masuknya Islam ke Indonesia. 
Simanjuntak, Truman, dkk. 1999. Metode 

Penelitian Arkeologi. Departemen 
Pendidikan Nasional, Pusat Penelitian 
Arkeologi Nasional. 

Soedewo, Ery, dan Nur Ahmad. 2022. “Abbasid 
Coins in North Sumatra: Evidence of 
Interactions With Islamic Civilization in the 
8th–9th Century A.D.” AMERTA: Jurnal 
Penelitian dan Pengembangan 
Arkeologi 40(1): 73–86. 

Soedewo, Ery. 2024. Situs Bongal Dalam 
Perdagangan Global Abad ke-7–ke-10 
Masehi dalam Kedatuan: Artefak, Jejaring 
dan Sastra Sumatra. BWCF Society. 

Utomo, Bambang Budi. 2008. Kapal Karam Abad 
ke-10 di Laut Jawa Utara, Cirebon. Panitia 
Nasional Pengangkatan dan Pemanfaatan 
Benda Berharga Asal Muatan Kapal yang 
Tenggelam. 

 


