Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 16-29 | E-ISSN: 2443-0110

Awal Kehadiran Peradaban Islam di Indonesia:
Eksplorasi Arkeologis Situs Bongal di Tapanuli Tengah

Pidia Amelia’, Ichwan Azhari, Ika Purnama Sari

Jurusan Pendidikan Sejarah, Fakultas Ilmu Sosial, Universitas Negeri Medan
J1. Willem Iskandar, Pasar V Medan, Kota Medan, Sumatra Utara - Indonesia

"Penulis korespondensi: pidiaamelia@unimed.ac.id
DOL: https://doi.org/10.14710/jscl.v10i1.58267

Diterima/ Received: 19 September 2023; Direvisi/ Revised: 7 September 2025; Disetujui/ Accepted- 18 Oktober 2025

Abstract

The Bongal site in Central Tapanuli preserves important archaeological evidence of early interactions between the Indonesian
Archipelago and the Islamic world during the 7th-10th centuries CE. Excavations at the site have yielded a range of early Islamic
artifacts, including glass beads associated with Fustat and Nishapur, Umayyad and Abbasid coins, rings bearing Arabic inscriptions,
bronze perfume containers, glazed earthenware and glassware from West Asia, as well as medical and chemical instruments. This
study aims to reconstruct the earliest presence of Islamic civilization in Indonesia by examining the role of Bongal as a port within
the Indian Ocean trade network. The research employs a literature review, comparative analysis with archaeological findings from
West Asia and Southeast Asia, and direct observation of collections housed at the Museum of the History of the Qur’an of North
Sumatra. The results indicate that Bongal functioned not only as a distribution center for aromatic commodities such as camphor
and benzoin, but also as a conduit for the transmission of technology, religious symbols, and Islamic material culture. These
findings support the conclusion that the early Islamization of Indonesia occurred primarily through peaceful commercial
interactions, positioning Bongal as one of the earliest gateways of Islamic civilization in the archipelago.

Keywords: Bongal Site; Early Islamization; Indian Ocean World; Islamic Civilization; Maritime Trade.
Abstrak

Situs Bongal di Tapanuli Tengah menyimpan bukti arkeologis penting interaksi awal Nusantara dengan dunia Islam pada abad 7-
10 M. Berbagai artefak Islam awal seperti manik-manik kaca khas Fustat dan Nishapur, koin Umayyah dan Abbasiyah, cincin
berinskripsi Arab, botol perunggu aromatika, tembikar berglasir dan kaca khas Asia Barat, serta instrumen medis dan kimia.
Penelitian ini bertujuan merekonstruksi kehadiran peradaban Islam terawal di Indonesia dari berbagai temuan arkeologis Situs
Bongal dalam perannya sebagai bandar pelabuhan pada jaringan perdagangan di kawasan Samudra Hindia. Metode yang
digunakan meliputi kajian kepustakaan, analisis komparatif dengan temuan Asia Barat dan Asia Tenggara, serta observasi koleksi
Museum Sejarah Al-Qur’an Sumatra Utara. Temuan ini menunjukkan bahwa Bongal bukan hanya titik distribusi komoditas
aromatik seperti kafur dan kemenyan, tetapi juga simpul masuknya teknologi, simbol religius, dan budaya material Islam. Dengan
demikian, islamisasi awal di Indonesia berlangsung melalui jalur perdagangan damai, dan Bongal dapat dipandang sebagai salah
satu gerbang awal masuknya peradaban Islam di Nusantara

Kata Kunci: Situs Bonga; Awal Islamisasi; Samudera Hindia; Peradaban Islam; Perdagangan Maritim.

Pendahuluan sumber tertulis, seperti catatan musafir Arab,
Persia, dan Armenia, berita dari India dan Cina,
Masuknya Islam ke Nusantara merupakan salah serta laporan penjelajah Eropa (Bakar 2020, 34).

satu tema penting dalam historiografi Indonesia. Namun keterbatasan bukti arkeologis yang dapat
Perbincangan mengenai kapan, dimana, dan siapa diverifikasi secara ilmiah membuat narasi periode
aktor penyebaran agama Islam di Indonesia masih awal masuknya Islam ke Nusantara sering kali
terus menjadi pembahasan hingga saat ini. bersifat spekulatif. Selama ini teori mengenai
Sebagian besar kajian terdahulu bergantung pada sejarah masuknya Islam di Nusantara banyak

16



Pidia Amelia et a/(Awal Kehadiran Peradaban Islam di Indonesia: Eksplorasi Arkeologis Situs Bongal di Tapanuli Tengah)

dibentuk oleh pandangan para orientalis Belanda.
Misalnya Pijnapel (Drewes 1968, 439-440),
Snouck Hurgronje (Hurgronje 1924, 7), dan
Mogquette (Moquette 1912, 536-548) yang
menekankan jalur Islamisai dari India khususnya
Gujarat dan Malabar pada abad 12 Masehi
(Soedewo 2022, 74).

0 50

100°km
- (B

Gambearl. Lokasi penelitian, Situs Bongal, dalam
Peta Tapanuli Tengah. Sumber: BPS, 2022.

Thomas Walker Arnold berpendapat bahwa
Arab memiliki peran langsung dalam Islamisasi
Indonesia, sebab sejak abad ke 7 Masehi para
pedagang Arab telah menguasai jalur maritim dari
Timur Tengah ke Asia (Arnold 1896, 293-294;
Soedewo 2022, 74). Pandangan ini sejalan dengan
hasil Seminar Nasional Pertama Masuknya Islam di
pada 1963 di Medan yang
menyimpulkan kemungkinan Islam masuk sejak

Indonesia

abad ke-7 Masehi dibawa langsung oleh pedagang
Arab (Said 1963). Namun, pada masa itu belum
ada bukti arkeologis yang mendukung, sehingga
kesimpulan lebih banyak didasarkan pada sumber
Arab Klasik, seperti naskah ‘Ajaib al-Hind karya
Buzurg ibn Syahriar yang menyebut komunitas
Muslim di Zabaj, serta catatan al-Jahizh dan Ibn
‘Abd al-Rabbih yang menyinggung hubungan

17

penguasa Sriwijaya dengan khalifah di Damaskus
dan Baghdad (Azra 2013, 7-29).

Penemuan arkeologis terbaru (Gambar 2)
menjadi krusial untuk mengisi kesenjangan
historiografi masuknya Islam di Indonesia, karena
artefak mampu memperkuat narasi periode awal
Islamisasi (Hadi 2018, 30). Tinggalan arkeologi
yang ditemukan dapat digunakan sebagai bahan
kajian sejarah Islam di Indonesia meliputi aspek-
aspek kesejarahan mulai dari masa diperkenalkan,
diasosiasikan, tumbuh dan berkembang mencapai
masa puncaknya (Ambary 1998, 68). Salah satu
temuan penting berasal dari Situs Bongal di Desa
Jago Jago, Tapanuli Tengah, Sumatra Utara, yang
mengungkapkan temuan artefaktual abad 7-10
Masehi, antara lain berupa koin Dinasti Umayyah
dan Abbasiyah, fragmen kaca dan keramik Timur
Tengah, serta artefak bertuliskan Arab (Azhari
2024). Temuan tersebut menegaskan adanya
hubungan dagang sekaligus jejak komunitas
Muslim Timur Tengah di pesisir barat Sumatra
sejak masa awal Islam.

Hindia awal Islam
pelayaran strategis yang

menghubungkan Asia Barat (Timur Tengah),

Samudera

sejak
merupakan jalur
India, Asia Tenggara, hingga Cina, sekaligus
menjadi salah satu rute maritim tertua dalam
sejarah dunia (Hofmeyr 2020). Pada masa Dinasti
Umayyah, bukti arkeologis dari Situs Bongal
menunjukkan kontak langsung dengan dunia Islam
melalui temuan koin dirham yang dicetak di Basrah
pada masa Khalifah ‘Abd al-Malik pada 79
Hijriyah/699 Masehi, kini tersimpan di Museum
Sejarah Al-Qur’an Sumatra Utara (Azhari 2024,
73-74). Koin ini menegaskan hadirnya peradaban
Islam di Nusantara sejak abad ke-7 Masehi,
sekaligus melemahkan teori Gujarat dan India



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 16-29 | E-ISSN: 2443-0110

Selatan yang menempatkan proses masuknya Islam
pada abad ke-12 Masehi. Situs Bongal, di pesisir
barat
strategis penghasil emas, kafur (Drybalanops

Sumatra, berperan sebagai pelabuhan

aromatica), kemenyan ( Styrax benzoin), dan getah
aromatik lainnya dalam jaringan perdagangan
Samudera Hindia.

Jejak arkeologi Bongal pertama kali tercatat
pada 2001 melalui laporan Balai Arkeologi Medan
yakni tentang temuan arca Ganesha (Koestoro,
2001). Potensi situs ini semakin terungkap setelah
aktivitas penambangan emas masyarakat Desa Jago
Jago sejak 2016. Pada 2019, temuan arkeologis
hasil tambang masyarakat semakin signifikan
jumlahnya dan sebagian besar temuan koin Islam
dikirim ke Museum Uang Sumatra di Medan. Pada
tahun yang sama Balai Arkeologi Medan diminta
Dinas Pendidikan Kabupaten Tapanuli Tengah
melakukan survei ke Bongal mengingat banyaknya
artefak kuno yang di temukan masyarakat. Pada
awal 2020, Museum Sejarah Al Qur'an Sumatra
Utara, PUSSIS Universitas Medan,
bersama Dinas Pendidikan Kabupaten Tapanuli

Negeri

Tengah melakukan kajian lanjutan terhadap
potensi tinggalan arkeologis Situs Bongal. Pada
tahun yang sama pula, Fadli Zon melakukan kajian
secara khusus kepada koin temuan Situs Bongal
dan dipublikasikan secara terbatas. Selanjutnya
pada 2021-2011, Badan Riset Inovasi Nasional
(BRIN) bersama Sultanate Institute melakukan
ekskavasi dengan sistematis di Situs Bongal. Uji
karbon terhadap artefak organik dari ekskavasi dan
juga telah dilakukan,
menunjukan rentang usia abad 7 -10 Masehi,

temuan Masyarakat
sehingga memperkuat kronologi awal kehadiran
peradaban Islam di kawasan tersebut (Bakar,
2025:254-258).

Tulisan ini membahas artefak Islam temuan
Situs Bongal yang kini menjadi koleksi Museum
Sejarah Al-Qur’an Sumatra Utara sejak 20109.
Penelitian ini bertujuan menelaah bukti arkeologis
untuk memahami kehadiran peradaban Islam di
Nusantara sejak abad ke-7 Masehi, sekaligus
memperkaya historiografi Islam Indonesia. Lebih
jauh, kajian ini menegaskan peran strategis pesisir
barat
Samudera Hindia dan membuka wacana baru

Sumatra dalam jaringan perdagangan

mengenai interaksi awal dunia Islam dengan
Nusantara.

18

Metode

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif
dengan dua pendekatan, yakni arkeologis dan
historis. Pendekatan arkeologis digunakan untuk
mengidentifikasi dan menganalisis tinggalan Islam
di Situs survey lapangan,
identifikasi, Identifikasi
dilakukan dengan menilai morfologi, bahan, warna,

Bongal melalui

analisis, dan sintesis.
corak, dan tipologi sehingga dapat diketahui fungsi
dan kronologi relatifnya (Simanjuntak, 1999).
Adapun sumber data yang digunakan dalam
penulisan ilmiah ini berasal dari tinggalan
arkeologis temuan masyarakat yang saat ini
disimpan di Museum Sejarah Al-Qur’an Sumatra
Utara sejak 2019. Pendekatan historis dipakai
untuk merekonstruksi sejarah awal masuknya
peradaban Islam ke Indonesia melalui pesisir barat
Sumatra Utara. Upaya rekonstruksi sejarah ini
melalui tahapan pengumpulan sumber (studi
pustaka), verifikasi, interpretasi, dan penulisan
sejarah (Lohanda, 2011).

Berbagai Artefak Islam Temuan Situs Bongal

Situs Bongal terletak 20 km dari ibu kota
Kabupaten Tapanuli Tengah di Pandan. Secara
geografis lokasinya sangat strategis karena
berdekatan dengan muara Sungai Lumut dan
Teluk Tapanuli, Samudera Hindia. Sumber asing
yang
keberadaan kawasan ini adalah catatan perjalanan
yang ditulis oleh Charles Miller pada 1772. Dalam

tulisannya Miller menuliskan pada hutan di

Eropa pertama tampaknya mencatat

kampung di sekitar muara Sungai Lumut terdapat
beberapa jenis pohon aromatik yang tumbuh
seperti kemenyan dan kafur. Pada saat itu Miller
belum ada menuliskan nama lokasi yang disebut
Bongal akan tetapi menuliskan seluruh kawasan itu
dengan nama Qualo Pinangsuri (Bakar, 2025).
Begitu pula dalam laporan William Marsden yang
mengunjungi Teluk Tapanuli di pesisir barat
Sumatra pada abad 18 Masehi, kawasan ini
dituliskan sebagai Badiri dan Pinangsuri dengan
melaporkan keberadaan pohon kemenyan dan
kafur (Marsden, 2013).

Penamaan Situs Bongal sendiri baru dikenal
setelah para peneliti mulai mengkaji kawasan ini,
dengan mengambil nama dari Bukit Bongal,



Pidia Amelia et a/(Awal Kehadiran Peradaban Islam di Indonesia: Eksplorasi Arkeologis Situs Bongal di Tapanuli Tengah)

sebuah bukit berhutan lebat setinggi £321 mdpl.
Lokasi penemuan berbagai artefak arkeologi,
khususnya artefak Islam, berada di kaki bukit
tersebut. Secara geografis, Situs Bongal terletak di
dekat Sungai Lumut dan Teluk Tapanuli, pada
kawasan rawa pasang surut dengan karakter air
payau. Kondisi lingkungan yang unik ini berperan
penting dalam menjaga kelestarian sebagian besar
artefak,
sehingga masih terpelihara dengan baik hingga

terutama artefak berbahan organik,

sekarang. Dari beragam kategori temuan, salah satu
yang paling menonjol adalah artefak Islam, yang
menunjukkan bahwa peradaban Islam telah hadir
di Bongal sejak abad ke-7 hingga ke-10 M
(McKinnon 2020).

Koin Islam Dinasti Umayyah dan Abbasiyah

Koin sumber penting yang

mencerminkan identitas politik dan keagamaan

merupakan

Islam awal. Setelah wafatnya Nabi Muhammad
SAW (632 M), umat Islam masih memakai koin
Bizantium dan Sasaniyah, terutama solidus emas
dan drachma perak. Kondisi ini berlangsung hingga
masa Khalifah Mu‘awiyah bin Abi Sufyan (661-
680 M), pendiri Dinasti Umayyah. Di Suriah
misalnya, koin Bizantium tetap beredar meskipun
telah
kesinambungan budaya antara kekuasaan lama
dengan Islam (Kenned 2004).

Perubahan besar baru terjadi pada masa
Khalifah Abdul Malik bin Marwan (685-705 M).
Ia menegaskan bahasa Arab sebagai bahasa resmi

Bizantium runtuh, menunjukkan

dan melaksanakan reformasi moneter. Awalnya
khalifah

menggantikan gambar Kaisar Bizantium, dengan

koin masih menampilkan citra
penghapusan lambang salib. Namun, antara 693—
697 M, Abdul Malik memperkenalkan koin murni
Islami: tanpa gambar manusia, hanya inskripsi
Arab dari ayat-ayat Al-Qur’an, kalimat syahadat,
dan ungkapan ketauhidan lainnya (Johns, 2003).
Kebijakan ini memicu krisis dengan Bizantium.
Pada 692 M, Kaisar Justinianus II menolak upeti
berupa koin baru karena tidak lagi memuat simbol
Kristen. dianggap melanggar
perjanjian damai dan memicu konflik militer. Hal

Penolakan ini
ini menegaskan bahwa koin bukan hanya berfungsi
sebagai alat moneter, tetapi juga berfungsi sebagai
simbol ideologis (Hoyland 1997).

19

Koin emas (dinar), perak (dirham), dan
tembaga (fals) hasil reformasi keuangan Islam pada
Dinasti Umayyyah dicetak di pusat-pusat strategis
seperti Damaskus, Wasith, dan Kufa. Semua koin
menampilkan teks tauhid dan ayat Al-Qur’an,
menegaskan penolakan terhadap ikonografi
19elative1919. Standardisasi ini melahirkan sistem
moneter seragam dari Andalusia hingga Asia
Tengah, sekaligus memperkuat kesatuan ekonomi
dan politikk dunia Islam (Goodwin 2012).
Reformasi Abdul Malik menciptakan mata uang
universal yang benar-benar Islami. Koin tidak
hanya menjadi alat tukar, tetapi juga sarana
legitimasi politik dan identitas agama, sekaligus
menandai berakhirnya ketergantungan pada tradisi
Bizantium-Sasaniyah. Para sejarawan menilai
inilah tonggak lahirnya mata uang Islam murni
yang berpengaruh bagi dinasti-dinasti berikutnya
(Grabar 1978).

Narasi historis ini menemukan relevansinya
dalam temuan arkeologis di Nusantara yakni
terhadap temuan koin-koin Islam di Situs Bongal.
Situs

keterhubungan

temuan
bukti  kuat
wilayah pesisir barat Sumatra ini dengan dunia
Islam sejak abad ke-7 — 10 Masehi. Di situs ini
ditemukan sejumlah artefak berupa 19elativel9

Koin-koin  Islam Bongal

memperlihatkan

dan perak dari masa Dinasti Umayyah serta Dinasti
Abbasiyah. Koin-koin Umayyah yang ditemukan
memperlihatkan inskripsi tauhid dan ayat-ayat Al-
Qur’an sebagaimana hasil reformasi Abdul Malik,
sedangkan koin-koin Abbasiyah menampilkan
tipografi kufi yang lebih matang, sekaligus
menandakan perluasan jaringan perdagangan
Islam. Di Museum Sejarah Al-Qur'an Sumatra
Utara disimpan beberapa jenis koin Dinasti
Umayyah dan Dinasti Abbasiyah hasil temuan
masyarakat dengan identifikasi sebagai berikut.

Koin Umayyah 1

Koin pertama (Gambar 3) memiliki bobot 2,22
gram dan diameter 26,25 mm. Pada bagian depan
terdapat inskripsi “ Laa flaaha illa Allah wahdahu laa
syarikalaln” serta “bismillahi, dhuriba hadza ad-
dirham bil Basrah fi sanah tisa wa sabin’, yang
berarti “Dengan nama Allah, dirham ini dibuat di
Basrah pada tahun tujuh puluh sembilan”. Pada
bagian belakang koin terdapat inskripsi “Alahu
ahad Allah ash-shamad lam yalid wa lam yuulad wa



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 16-29 | E-ISSN: 2443-0110

lam yakun lahu kufuwan ahad’, yang berarti “Allah
Yang Maha Esa, Allah tempat meminta; tidak
beranak dan tidak diperanakkan, serta tidak ada
sesuatu pun yang setara dengan Dia” (Azhari,
2020, 6).

Tyalil Ssstel i\

/
£

T

Gambar 3. Koin Umayyah 1 Temuan Situs Bongal
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an
Sumatra Utara.

Kondisi koin pada salah satu sisinya rusak,
atau patah namun seluruh inskripsi masih dapat
terbaca dengan jelas. Dari temuan koin ini menjadi
satu-satunya artefak Islam tertua yang pernah
ditemukan di Indonesia yakni dari 79 H atau abad
ke-7 M. Pada bagian ini inskripsi yang dituliskan
yakni surah al-Ikhlas yang merupakan surah
tentang keesaan Tuhan (Arrumdani, 2022:24).
Koin ini menjadi salah satu bukti utama bahwa
sejak abad 7 M, jejak perdaban Islam telah masuk
dan memberikan pengaruh di bumi Nusantara.

Koin Umayyah 2

Koin kedua (Gambar 4) memiliki bobot 2,22 gram
dengan diameter 26,25 mm. Pada sisi depan
terdapat inskripsi “La ilaha illi Allih wahdahu Ia
sharika lahu’, yang berarti “Tidak ada Tuhan selain
Allah Yang Esa, tiada sekutu bagi-Nya.” Selain itu,

terdapat pula inskripsi melingkar
berbunyi “Muhammad rasal Allah, arsalahu bi al-
hudi wa din al-haqq Ii yuzhirahu ... kariha al-

musyrikun’, yang berarti “Muhammad adalah
utusan Allah; Dia mengutusnya dengan petunjuk
dan agama yang benar untuk dimenangkan-Nya ...

meskipun tidak
menyukainya.” Pada sisi belakang koin tercantum
inskripsi “A/lzhu ahad, Allihu al-Samad, lam yalid
wa lam yulad, wa lam yakun lahu kufuwan ahad’,

orang-orang musyrik

20

yang berarti “Allah Yang Maha Esa, Allah tempat
bergantung; Dia tidak beranak dan tidak
diperanakkan, serta tidak ada sesuatu pun yang
setara dengan-Nya.” Sisi ini juga memuat inskripsi
melingkar yang sama dengan sisi depan,
yaitu “‘Muhammad rasal Allah, arsalahu bi al-huda
wa din alhaqq i yuzhirahu kariha al-
musyrikin”(Azhari 2020, 8).

Gambear 4. Koin Umyyah 2 Temuan Situs Bongal
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an
Sumatra Utara.

Koin Abbasiyah 1

Koin Abbasiyah 1 (Gambar $) memiliki bobot 2,73
gram dan diameter 27,47 mm. Pada bagian depan
terdapat inskripsi “Laailaahaill Allah wahdahu laa
syarikalahu”, yang berarti “Tidak ada Tuhan selain
Allah Yang Esa dan tidak ada sekutu bagi-Nya”.
Selain itu, terdapat teks yang disusun melingkar,
tetapi sudah tidak terbaca dengan jelas. Teks
tersebut diperkirakan menjelaskan asal serta tahun
pembuatan koin dan menunjukkan bahwa koin ini
bukan berasal dari Dinasti Umayyah. Berdasar ciri-
ciri tersebut, koin ini kemungkinan berasal dari
abad ke-8 hingga ke-10 M dan termasuk dalam
masa Dinasti Abbasiyah atau Fatimiyah. Pada
bagian belakang koin juga terdapat inskripsi
“Laailaahaill Allah wahdahu laa syarikalahu”, yang
memiliki makna yang sama. Selain itu, terdapat teks
melingkar dengan inskripsi “alaihi wasallam ...”.
Baris keempat dan kelima tidak dapat terbaca
dengan jelas karena kondisinya yang kabur, namun
diperkirakan memuat nama khalifah yang berkuasa
pada masa tersebut (Azhari 2020, 10).



Pidia Amelia et a/(Awal Kehadiran Peradaban Islam di Indonesia: Eksplorasi Arkeologis Situs Bongal di Tapanuli Tengah)

w_i —_.\;

N ] ) N
¢ Y4 M!‘\m\‘-— g [0k ‘i\.\

L T e .

W dings

| by Yo |
““\5.*\\\“)"23'« 3\\_ .

k>

Gambear S. Koin Abbasiyah 1 Temuan Situs
Sumber: Bongal Koleksi Museum Sejarah Al-
Qur’an Sumatra Utara

Gambear 6. Koin Abbasiyah 2 di Situs Bongal
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an
Sumatra Utara

Koin Abbasiyah 2

Koin Abbasiyah 2 (Gambar 6) memiliki bobot 2,86
gram dan diameter 21,77 mm. Pada bagian depan
terdapat inskripsi “ Laa flaaha illa Allah wahdahu laa
syarikalahu”, yang berarti “Tidak ada Tuhan selain
Allah Yang Esa dan tidak ada sekutu bagi-Nya”.
Selain itu, terdapat teks yang disusun melingkar
dengan inskripsi “Bismillahi, dhuriba hadza ad-
dirham bi Madinah as-Salam sanah khamsa wa
khamsin wa mi’ah”, yang berarti “Dengan nama
Allah, dirham ini dibuat di Madinah as-Salam pada
tahun lima puluh lima”. Pada bagian belakang koin,
inskripsi di bagian tengah sudah tidak dapat
terbaca dengan jelas. Namun, masih terdapat teks
melingkar ~ dengan  inskripsi = “Muhammad
Rasulullah, arsalahu bil huda wa din al-haq
liyudzhirohu ‘ala ad-dini kullihi walau karihal
musyrikun”, yang berarti “Muhammad adalah
utusan Allah; Allah mengutusnya dengan petunjuk

21

dan agama yang benar untuk dimenangkan-Nya
atas seluruh agama, meskipun orang-orang
musyrik tidak menyukainya” (Azhari 2020, 12).

Koin Abbasiyah 3

Koin Abbasiyah 3 (Gambar 7) memiliki bobot 2,57
gram dan diameter 26,38 mm. Pada bagian depan
terdapat inskripsi “ Laa flaaha illa Allah wahdahu laa
syarikalalu”, yang berarti “Tidak ada Tuhan selain
Allah Yang Esa dan tidak ada sekutu bagi-Nya”.
Selain itu, terdapat teks yang disusun melingkar
dengan inskripsi “Bismillahi dhuriba hadza ad-
dirham bi Madinah as-Salam sanah sittin wa
miah”, yang berarti “Dengan nama Allah, dirham
ini dibuat di Madinah as-Salam pada tahun enam
puluh”.

Pada bagian belakang koin terdapat inskripsi
“Muhammad Rasul Allah shallallahu ‘alaihi
wasallam al-Khalifah al-Mahdl”, yang berarti
“Muhammad adalah utusan Allah; semoga Allah
melimpahkan selawat dan salam atasnya; Khalifah
al-Mahdi”. Selain itu, terdapat pula teks melingkar
dengan inskripsi “Muhammad Rasulullah, arsalahu
bil huda ... ‘ala ad-dini kullihi walau karihal
musyrikun”, yang berarti “Muhammad adalah
utusan Allah; Allah mengutusnya dengan petunjuk

.. untuk dimenangkan-Nya atas seluruh agama,
meskipun orang-orang musyrik tidak
menyukainya” (Azhari 2020, 13).

Gambar 7. Koin Abbasiyah 3 di Situs Bongal
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an
Sumatra Utara.

Koin Abbasiyah 4
Koin Abbasiyah 4 (Gambar 8) memiliki bobot 2,72
gram dan diameter 25,05 mm. Pada bagian depan

terdapat inskripsi “ Laa flaaha illa Allah wahdahu laa



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 16-29 | E-ISSN: 2443-0110

syarikalahu”, yang berarti “Tidak ada Tuhan selain
Allah Yang Esa dan tidak ada sekutu bagi-Nya”.
Selain itu, terdapat teks yang disusun melingkar
dengan inskripsi “Bismillahi, dhuriba hadza ad-
dirham bi Madinah as-Salam sanah sitta wa
khamsin wa mi’ah”, yang berarti “Dengan nama
Allah, dirham ini dibuat di Madinah as-Salam pada
tahun lima puluh enam”. Pada bagian belakang
koin terdapat inskripsi “Muhammad Rasul Allah,
bakh bakh”, yang berarti “Muhammad utusan
Allah, bakh bakh”. Selain itu, terdapat pula teks
“Muhammad

... liyudzhirohu ‘ala

melingkar  dengan  inskripsi
Rasulullah, arsalahu bil huda
ad-dini kullihi walau karihal musyrikun”, yang
berarti “Muhammad adalah utusan Allah; Allah
dengan

mengutusnya untuk

dimenangkan-Nya atas seluruh agama, meskipun

petunjuk

orang-orang musyrik tidak menyukainya” (Azhari
2020, 14).

Gambear 8. Koin Abbasiyah 4 di Situs Bongal.
Sumber: Bongal Koleksi Museum Sejarah Al-
Qur’an Sumatra Utara.

Tembikar Berglasir Asal Asia Barat

Tembikar berglasir asal Asia Barat (Timur
Tengah) temuan Situs Bongal menjadi penanda
kehadiran peradaban Islam di Indonesia pada
rentang abad 8-10 Masehi. Tembikar berglasir
temuan Situs Bongal koleksi Museum Sejarah Al-
Qur'an Sumatra Utara memiliki warna kuning
dengan glasir cokelat, kuning maupun hijau zaitun
(turquoise) pada sisi luar maupun dalamnya.
Artefak sejenis juga ditemukan di Situs Sharma di
Yaman yang menunjukan pertanggalan 22elative
hingga abad ke-10 Masehi (Rougeulle, 2005:226-
27; Priestman 2013:555; Soedewo, 2024:151).

22

Keramik-keramik dari Asia Barat ini diyakini
dipergunakan sebagi toples kontainer pengiriman
makanan eksotik dan berfungsi sebagai wadah
untuk minyak, obat-obatan, aneka makanan seperti
manisan dan sirup (William, 1984:44; Bakar,
2025:312).

Gambar 9. Fragmen Tembikar Timur Tengah.
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an
Sumatra Utara.

Identifikasi sementara dari berbagai temuan
fragmentaris tembikar berglasir Asia Barat koleksi
Museum Sejarah Al-Qur'an adalah berbentuk
berupa tempayan, guci, vas, pot, maupun teko
(kendi).  Analisis
memperlihatkan ciri tipologis khas produksi Timur

mengenai  lokasi  asal
Tengah, khususnya dari Irak selatan (Basra—
Baghdad-Samarra), Iran selatan (Siraf-Sirjan),
(Hadramaut).

menunjukkan bahwa Bongal terintegrasi dengan

dan  Yaman Temuan ini
jalur distribusi keramik Islam awal, sejajar dengan
temuan sejenis di pesisir India, Teluk Persia, dan
Afrika Timur. Kehadiran tembikar berglasir asal
Asia Barat di Situs Bongal ini menunjukan bahwa
kawasan ini aktif sebagai salah satu jaringan dagang

dalam periode perdagangan Islam awal.
Kaca Asal Asia Barat

Temuan kaca (Gambar 10) dari Situs Bongal atau
Glass bukti  penting
keterhubungan langsung Nusantara dengan dunia

Islamic menjadi

Islam awal, khususnya dengan pusat produksi kaca
di Timur Tengah. Menurut Hasan Muarif Ambari,
Islamic Glass adalah artefak kaca yang dibawa



Pidia Amelia et a/(Awal Kehadiran Peradaban Islam di Indonesia: Eksplorasi Arkeologis Situs Bongal di Tapanuli Tengah)

langsung oleh pedagang muslim (Arab) ke
beberapa wilayah di Indonesia (1982:47-62).
Berdasarkan hasil identifikasi, fragmen-fragmen
kaca yang ditemukan berasal dari Nishapur, Suhsa,
dan kawasan Khorasan di Iran, wilayah yang pada
abad ke-9-10 Masehi dikenal sebagai pusat
produksi utama gelas dan bejana kaca dalam dunia
Abbasiyah. Kehadiran kaca dari pusat-pusat
produksi tersebut menandakan bahwa Bongal telah
menjadi simpul dalam jaringan perdagangan
internasional Samudra Hindia, sejajar dengan
pelabuhan besar lain seperti Siraf di Teluk Persia
dan Sharma di Hadramaut, Yaman.

Tipologi kaca Bongal, yang terdiri dari
botol besar (karaf), botol kecil ( serahi), dan wadah
mangkuk polikrom dengan hias glasir enamel,
memberikan gambaran spektrum sosial-ekonomi
masyarakat pengguna. Botol besar lebih terkait
dengan kebutuhan sehari-hari, botol kecil dengan
fungsi khusus seperti parfum dan obat, sedangkan
mangkuk enamel menandai konsumsi barang
berstatus tinggi. Ketiga tipe artefak kaca ini
menunjukkan bahwa Bongal merupakan ruang
pertemuan berbagai kelas sosial yang terhubung
dengan perdagangan internasional.

Sejak abad ke-9 Masehi, Nishapur di
Khurasan telah menjadi pusat produksi kaca utama
dengan ragam bentuk seperti botol parfum kecil,
karaf berleher tinggi, hingga mangkuk hias, yang
dibuat dengan teknik tiupan kaca bebas dan
dekorasi guratan (Kroger 1995). Temuan botol
besar dari Bongal menunjukkan kesamaan
tipologis dengan koleksi Nishapur. Tradisi serupa
juga berkembang di Susa, Iran barat daya, yang
pada abad ke-8-10 Masehi banyak menghasilkan
botol kecil atau serahi berwarna kehijauan untuk
menyimpan parfum dan obat-obatan. Fragmen
serahi dari Bongal sejalan dengan tipologi ini dan
menegaskan jaringan distribusi melalui Basra dan
Siraf (Harper 1992). Sementara itu, kawasan
Khorasan dikenal sebagai produsen kaca berhias
enamel polikrom pada abad ke-10 Masehi, sebuah
teknik mewah yang menandai puncak seni kaca
Islam (Carboni 2001). Di Museum Sejarah Al-
Qur'an Sumatra Utara terdapat dua fragmen
mangkuk kaca dengan hiasan enamel yang
diproduksi

terbatas, dan

diperuntukan untuk kalangan tertentu seperti

kemungkinan

kaum bangsawan atau penguasa dalam hal ini

23

kemungkinan adalah “Raja Bongal” atau “Penguasa
Pinangsori” pada masa lalu.

Gambear 10. Fragmen kaca dengan hiasan glasir
enamel menunjukkan barang produksi terbatas
untuk kelompok elit Bongal.

Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an
Sumatra Utara.

Gambar 11. Botol Kecil (Serahi) dan Alembik
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an
Sumatra Utara

Gambar 12. Botol Parfum Perunggu
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an
Sumatra Utara

Salah satu temuan artefak kaca penting
lainnya adalah sebuah wadah yang diidentifikasai
sebagai alembik Islam dari abad ke-7-10 Masehi.



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 16-29 | E-ISSN: 2443-0110

Benda ini berbentuk bejana kaca tembus pandang
menyerupai gelas alembik atau wadah bekam,
dengan bodi hemisfer, bibir digulung, dan gagang
panjang. Istilah alembicberasal dari bahasa Arab a/-
anbig (&Y, “alat penyuling”) yang berakar dari
Yunani ambix (appi§, “cawan”) (Kroge 1995, 59-
60). Alembik pada masa Islam awal memiliki
berbagai fungsi, mulai dari medis hingga kimia.
Alembik diduga dipakai dalam proses penyulingan
parfum, resin, dan obat-obatan, mencerminkan
kemajuan teknologi kimia dunia Islam (Carboni
2001, 128-133). Keberadaan alembik di Situs
Bongal menunjukan bahwa industri destilasi
parfum maupun obat-obatan yang berasal dari
kafur maupun kemenyan sudah dilakukan di
Bongal. Hal ini berkaitan dengan botol kaca kecil
(serahi) dari Situs Bongal yang dipergunakan
sebagai Ini
menunjukan bahwa Bongal merupakan salah satu

wadah penyimpanan parfum.
pusat produksi zat resin atau parfum aromatika dari
resin kafur atau kemenyenan dan dijual dalam
produk jadi ke berbagai bandar pelabuhan lainnya.

Botol Parfum Berbahan Perunggu

Botol parfum perunggu (Gambar 12) dari Situs
Bongal memiliki kesesuaian tipologis dengan
bejana perfume sprinkleratau qumqumdari masa
Dinasti Abbasiyah, abad 9-10 Masehi, seperti
contoh dari Al-Sabah Collection (Curatola 2014,
5). Dalam tradisi Islam awal, perunggu kerap
dipilih untuk peralatan semacam ini karena
terutama

ketahanannya, untuk  penggunaan

parfum dan air mawar. Literasi ilmiah abad

pertengahan, seperti karya al-Kindi Kitab Kimiya’

al-Ttr wa al-Tas 1d, membuktikan bahwa pada
masa Abbasiyah teknologi destilasi untuk parfum
dan resin telah maju (Carboni 2001). Hal ini
menjadi sangat relevan dengan konteks Bongal,
yakni sebagai salah satu bandar perdagangan
sumber produksi kafur dan kemenyan, dua
komoditas aromatik utama dunia Islam dan Asia.
Botol parfum perunggu Bongal, dengan demikian,
tidak hanya berfungsi sebagai wadah aromatika
mewah, tetapi juga menjadi bukti keterhubungan
langsung situs ini dengan perdagangan global dan
industri olahan resin aromatik yang berakar pada
sumber daya lokal.

24

Peralatam Medis dan Farmasi Islam

Temuan artefak logam seperti sendok takar medis,
jarum, pinset dan berbagai jenis spatula (medicial
spoon) serta stik logam ( koAl sticks) (Gambar 13)
di Situs Bongal merupakan penemuan yang sangat
jarang di Indonesia. Artefak ini memperlihatkan
dimensi lain dari interaksi Bongal dengan dunia
Islam awal, bukan hanya dalam perdagangan
komoditas dan barang mewah, tetapi juga dalam
teknologi Identifikasi
menunjukkan bahwa bentuk tersebut sejalan

transfer medis. awal
dengan instrumen medis yang banyak digunakan di
dunia Islam pada masa Abbasiyah, antara abad ke-
8 sampai 13 Masehi.

Dalam studi komparatif, sejumlah artefak
serupa telah ditemukan di situs-situs Asia Barat dan
Timur Dekat. Menurut Eger, stik logam dengan
ujung tumpul dan pegangan di tengah merupakan
ciri khas instrumen medis Islam, yang pada
dasarnya diadaptasi dari tradisi bedah Romawi,
namun berkembang menjadi perangkat medis khas
dunia Islam pada masa Abbasiyah (Eger 2017,
735-761). Instrumen tersebut digunakan dalam
berbagai praktik medis, mulai dari pengolesan
salep, pengukuran dosis obat, hingga aplikasi
kosmetik seperti pemakaian celak. Kehadiran
benda-benda semacam ini di Bongal menandakan
bahwa tidak hanya barang dagangan komoditas
yang dipertukarkan, tetapi juga perangkat ilmiah
yang terkait langsung dengan perkembangan
kedokteran Islam.

Perkembangan ilmu kedokteran Islam
sendiri tidak bisa dilepaskan dari tokoh-tokoh
besar seperti Abu al-Qasim al-Zahrawi (936-1013
M). Melalui karya monumentalnya a/-7asrifli-man
‘ajiza ‘an al-ta’lif; al-Zahrawi menggambarkan
ratusan instrumen medis, termasuk sendok takar,
jarum, dan berbagai spatula logam, yang kemudian
menjadi referensi penting bagi dunia Islam
maupun Eropa Latin pada Abad Pertengahan.
Kehadiran instrumen semacam ini di Bongal
sebagai bukti nyata penetrasi pengetahuan medis
Islam awal ke wilayah Asia Tenggara. Artefak medis
seperti sendok takar dan spatula juga diketahui dari
temuan di pusat-pusat kota besar dunia Islam,
seperti Baghdad, Sevilla, dan Cordoba, serta di
kota-kota pinggiran yang dengan jaringan
perdagangan global Islam (Bakar 2025, 372-373).



Pidia Amelia et a/(Awal Kehadiran Peradaban Islam di Indonesia: Eksplorasi Arkeologis Situs Bongal di Tapanuli Tengah)

Baghdad, sebagai pusat intelektual
Abbasiyah, memainkan peranan besar dalam
produksi dan penyebaran instrumen medis. Dari
kota pengetahuan  kedokteran
disebarkan ke seluruh dunia Islam dan mencapai

inilah  ilmu
wilayah jauh seperti Nusantara melalui jalur
perdagangan. Keberadaan instrumen medis logam
dari Bongal, yang sejajar dengan temuan dari Asia
Barat, memperkuat interpretasi bahwa situs ini
merupakan simpul kosmopolitan yang tidak hanya
memperdagangkan barang, tetapi juga menyerap
pengetahuan praktis dari dunia Islam.

||

Gambear 13. Berbagai Jenis Alat Medis Islam.
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an
Sumatra Utara.

Cincin Berinskripsi Arab

Temuan dua cincin berinskripsi Arab (Gambar 14)
dari Situs Bongal memberikan bukti penting
mengenai kehadiran unsur budaya Islam awal di
pantai barat Sumatra pada abad ke-9-10 Masehi.
Artefak berupa cincin dengan tulisan Arab bukan
hanya berfungsi sebagai perhiasan, tetapi juga
sebagai penanda identitas keagamaan, jimat
pelindung (hirz), atau simbol otoritas. Dua cincin
berinskripsi ~ Arab Situs
memperlihatkan jejak kuat kehadiran Islam awal di
pantai barat Sumatra abad ke-9-10 Masehi. Cincin
pertama, dengan huruf Kufi, terbaca dua alternatif:
“min rabbil bayt” (dari Tuhan Rumah Suci) atau
“Bismillah” (Dengan nama Allah). Formula
semacam ini lazim pada koin dan segel Umayyah-
Abbasiyah, berfungsi sebagai tanda identitas
religius pelindung. Cincin kedua
menggunakan aksara Naskhi abad ke-10 dengan
inskripsi Nun, Alif, Fa, ‘Ain dibaca Nafi (yang
memberi manfaat) (Azhari 2020,37-39), salah satu

dari Bongal

sekaligus

25

sifat Allah yang biasa digunakan pada cincin atau
cap sebagai jimat spiritual (Porter 2017).
Penemuan dua cincin Bongal ini sangat
signifikan karena menunjukkan bahwa pada abad
ke-9-10 Masehi telah hadir artefak Islam yang jelas
bercorak epigrafis. Kehadiran cincin berinskripsi
Arab di Bongal sejalan dengan tradisi penggunaan
cincin inskripsi di pusat dunia Islam, seperti yang
didokumentasikan pada koleksi dari Mesir, Irak,
dan Jazirah Arab. Artefak ini juga memperkuat
bukti bahwa Bongal, selain menjadi simpul
perdagangan kafur dan kemenyan, juga menjadi
titik singgah jaringan komunitas Muslim awal yang
membawa  serta  simbol-simbol  identitas
keagamaan. Dengan demikian, cincin berinskripsi
Arab dari Bongal bukan sekadar benda perhiasan,
melainkan bukti material dari proses integrasi
Sumatra dalam jaringan Islam internasional pada

masa keemasan Abbasiyah.

Gambear 14. Cincin Berinskripsi Arab.
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an
Sumatra Utara.

Manik-Manik Islam

Temuan manik-manik kaca (Gambar 15) dari Situs
Bongal menunjukkan keterkaitan erat dengan
jaringan perdagangan maritim dunia Islam pada
abad ke-7 hingga ke-10 Masehi. Karakteristik
morfologis dan teknologis manik-manik tersebut,
seperti bentuk sferis, silindris, tabung, serta teknik
produksi seperti folded, fused-rod, dan mosaic
cane, serupa dengan manik-manik dari situs
pelabuhan penting dunia Islam, seperti Fustat
(Mesir), Siraf (Iran), dan Mantai (Sri Lanka).
Manik-manik Islam berbahan kaca koleksi
Museum Sejarah Al-Qur’an terdiri atas manik-
manik polikrom dan manik-manik monokrom.
Manik-manik polikrom Islam (Gambar 15)
merupakan jenis manik-manik kaca berwarna-
warni yang berkembang pesat dalam jaringan
perdagangan dunia Islam sejak abad ke-8 hingga



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 16-29 | E-ISSN: 2443-0110

ke-13 Masehi. Jenis ini mencakup manik bermotif
mata berlapis (stratified eye beads) dan manik
mosaik (mosaic beads), yang dibuat dengan
teknik wound, fused rod, dan mosaic cane (Amelia
2024,236).

_— ) ——

0 1 20 1 2

Gambar 15. Manik-Manik Polikrom.
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an
Sumatra Utara.

Temuan manik-manik mosaik bermotif
mata telah dilaporkan dari sejumlah situs penting
dalam jaringan perdagangan Islam awal, seperti
Fustat (Mesir), Nishapur (Iran), dan Komani
(Albania). Dalam konteks Asia Tenggara, manik-
manik ini ditemukan di situs seperti Sungai Mas,
Lembah Bujang, Palembang, Jambi, dan bangkai
kapal karam Cirebon Shipwreck (Utomo 2008,
64). geografis  yang
memperkuat bukti peran manik-manik dalam

Persebaran luas  ini
pertukaran budaya dan ekonomi lintas kawasan
sepanjang jalur maritim Samudra Hindia pada
abad ke-6 -13 Masehi (Francis 2002, 56-57).

Oleh sebab itu, manik-manik bermotif mata

salah

memahami sejarah masuknya peradaban Islam di

menjadi satu artefak penting dalam
Indonesia. Sebagai bagian dari budaya visual Islam
awal, manik-manik Islam berperan lebih dari
sekadar perhiasan; ia juga merupakan simbol
spiritual, penanda status sosial, serta artefak budaya
yang merepresentasikan proses awal Islamisasi di

pesisir barat Sumatra (Azhari 2020, 66-72).

Kedudukan Situs Bongal dalam Fase Islamisasi
di Indonesia

Dalam kerangka perkembangan Islam di
Nusantara yang dikemukakan oleh Hasan Muarif
Ambary, islamisasi berlangsung melalui lima fase
bertahap yakni, pertama, persentuhan komunitas
Nusantara dengan para pedagang asing seperti
Arab, Persia, Gujarat, dan Cina yang belum Islam;

kedua, kontak komunitas Nusantara dengan para

26

pedagang Arab, Persia, Gujarat, dan Cina yang
telah Islam; ketiga, tumbuhnya kantong-kantong
(esclaves) Muslim berkoeksistensi secara damai
dengan masyarakat mayoritas Hindu-Buddha;
keempat, berkembangnya pusat politik Islam; dan
kelima, surutnya akibat penetrasi kolonial (1998,
342). Jika dilihat dari bukti arkeologis yang
ditemukan, Situs Bongal memperlihatkan jejak
material yang menunjukkan telah berlangsungnya
fase pertama hingga fase ketiga.

Fase pertama, yaitu persentuhan awal
komunitas Nusantara dengan pedagang asing,
tercermin dari temuan artefak impor yang berasal
dari kawasan Timur Tengah dan Romawi.
Diantaranya seperti benda-benda dengan simbol
salib yang berkonotasi Kristen yang saat ini
dikoleksi di Museum Sejarah Al-Qur’an Sumatra
Utara seperti cincin, pin, bandul kalung, cap, dan
(Azhari 2020, 36). Artefak
mengindikasikan bahwa Bongal sudah menjadi

lain-lain ini
bagian dari jalur perdagangan global sejak awal
Masehi, jauh sebelum hadirnya Islam, dan
terhubung dengan jaringan yang melibatkan
Bizantium serta pedagang Kristen dari Timur jauh.

Fase kedua, yakni
Nusantara dengan pedagang dan musafir Muslim,

kontak komunitas

tampak jelas dari keberadaan berbagai artefak
Islam awal di Bongal. Koleksi tersebut meliputi
koin Umayyah dan Abbasiyah, manik-manik kaca
dengan teknik khas Fustat dan Nishapur, tembikar
berglasir, bejana kaca, cincin dan cap berinskripsi
Arab, serta instrumen medis logam Islam seperti
spatula, sendok takar, dan koh! stick. Kehadiran
artefak ini menegaskan bahwa Bongal telah
menjadi simpul perdagangan yang berhubungan
langsung dengan dunia Islam, sekaligus pintu
masuk awal bagi simbol religius dan teknologi
Islam. Aktivitas penemuan situs arkeologis Bongal
sudah dilakukan sejak 2020 (Gambarl6).

Fase ketiga, yaitu munculnya kantong-
kantong Muslim yang berkoeksistensi dengan
masyarakat lokal yang kemukinan telah memeluk
agam Hindu-Buddha, juga mulai dapat ditelusuri
dari bukti arkeologis di Bongal. Dari sisi budaya
lokal, ditemukan sebuah arca Ganesha, yang
bahwa setempat
kemungkinan besar masih menganut agama
Hindu-Buddha dan berada dalam
pengaruh Sriwijaya (Koestoro 2001). Selain itu,

menunjukkan masyarakat

lingkup



Pidia Amelia et a/(Awal Kehadiran Peradaban Islam di Indonesia: Eksplorasi Arkeologis Situs Bongal di Tapanuli Tengah)

terdapat pula temuan arca Buddha Bodhisattva
bergaya Sriwijaya yang saat ini menjadi koleksi
Museum Sejarah Al-Qur’an Sumatra Utara, yang
semakin menegaskan bahwa pada masa itu struktur

keagamaan dan budaya lokal di Bongal bercorak
Hindu-Buddha (Azhari 2020).

Gambar 16. Tim Museum Sejarah Al-Qur’an
Sumatra Utara Bersama Arkeolog Inggris,
Edmund E. McKinnon Ketika Melakukan Survey

Pada Arca Ganesa Situs Bongal pada 2020.

Dalam konteks yang sama, kehadiran
komunitas Muslim di Bongal dibuktikan dengan
ditemukannya artefak yang terkait dengan industri
aromatika, yakni alembik dan botol kecil (serahi).

Artefak
penyulingan parfum dan pengolahan

ini mengindikasikan bahwa praktik
resin
aromatik kafur dan kemenyan sudah berlangsung
di Bongal sejak lama, bahwa kedua komoditas itu
menjadi primadona perdagangan dunia Islam pada
masa klasik. Selain itu, temuan berbagai instrumen
farmasi dan medis menunjukkan bahwa teknologi
penyulingan dan pengolahan obat-obatan telah
dikenal dan digunakan di kawasan ini. Dengan
demikian, interaksi antara komunitas Muslim asing
dan masyarakat lokal non-Muslim di Bongal
memperlihatkan suatu pola koeksistensi budaya
yang menjadi ciri khas fase ketiga menurut
pandangan Ambary.

Bukti lain yang memperkuat fase ini adalah
penemuan koin imitasi lokal (Gambar 17), liontin,
dan stempel yang dibuat menyerupai koin
Umayyah maupun Abbasiyah. Artefak ini diduga
merupakan produk lokal, dibuktikan dengan
adanya alat cetak berupa lempengan batu dan alat
tuang logam yang ditemukan di Situs Bongal

27

(Bakar, 2025:462-465). Inskripsi pada koin imitasi
ini meniru huruf Arab bergaya kufi, meskipun
inskripsinya belum dapat terbaca dengan pasti. Hal
ini menunjukkan adanya proses kreatif masyarakat
lokal dalam meniru simbol Islam, baik untuk tujuan
legitimasi perdagangan maupun sebagai bentuk
awal internalisasi budaya Islam. Koin imitasi ini
mungkin bukan hanya digunakan sebagai alat tukar
di Bongal, tetapi juga sebagai jimat dan tanda
legitimasi kekuasaan. Hingga kini belum dapat
dipastikan siapa komunitas lokal yang mencetak
koin imitasi di Bongal, serta apakah para
pembuatnya sudah memeluk Islam atau masih
beragama lain.

Gambar 17. Koin Imitasi Lokal Berbahan Timah.
Sumber: Koleksi Museum Sejarah Al-Qur’an
Sumatra Utara.

Dengan demikian, Situs Bongal dapat
diposisikan pada fase pertama hingga fase ketiga
Nusantara.

perkembangan Islam di Bongal

merepresentasikan  tahap persentuhan awal,
dilanjutkan dengan kontak intensif, dan mulai
terbentuknya komunitas bercorak Islam yang
hidup berdampingan dengan masyarakat setempat.
Keseluruhan temuan ini memperlihatkan bahwa
islamisasi di Bongal merupakan bagian integral dari
proses islamisasi awal di Indonesia, yang berakar
pada interaksi perdagangan dan pertukaran budaya

material melalui jalur Samudra Hindia.
Simpulan

Pembahasan dalam artikel ini menegaskan bahwa
beragam bukti arkeologis dari Situs Bongal, mulai
dari manik-manik kaca Islam awal, koin Umayyah
dan Abbasiyah, artefak kaca medis dan kimia,
cincin berinskripsi Arab, hingga bejana perunggu
aromatika, memberikan pijakan baru dalam
memahami awal kehadiran peradaban Islam di
Indonesia. Artefak-artefak tersebut, yang sebagian



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 16-29 | E-ISSN: 2443-0110

besar berasal dari abad ke-7 hingga ke-10 Masehi,
kini menjadi bagian penting dari koleksi Museum
Sejarah Al-Qur’an Sumatra Utara.

Temuan ini menunjukkan bahwa proses
Islamisasi di Indonesia tidak semata-mata terjadi
melalui jalur politik atau kekuasaan kerajaan,
seperti yang tercatat dalam narasi Sejarah
Kesultanan Samudera Pasai pada abad ke-13
Masehi. Islamisasi justru dimulai dari interaksi
perdagangan, budaya material, dan hubungan
di  bandar

Komoditas penting, seperti kafur dan kemenyan,

kosmopolitan dagang  Bongal.
yang sejak lama menjadi primadona perdagangan
dunia Islam, menjadi salah satu penghubung utama
yang membawa teknologi, simbol religius, dan
berbagai artefak Islam ke wilayah Sumatra. Dengan
demikian, Bongal tidak hanya berfungsi sebagai
titik singgah perdagangan, tetapijuga sebagai ruang
awal perjumpaan antara masyarakat lokal dan
peradaban Islam.

Dalam kerangka itu, Situs Bongal dapat
dipahami sebagai gerbang penting bagi masuknya
Islam ke Nusantara. Artefak-artefak yang kini
terhimpun di Museum Sejarah Al-Qur’an Sumatra
Utara tidak hanya menjadi saksi material dari
proses tersebut, tetapi juga menyediakan data
berharga bagi penelitian arkeologi Islam di
Indonesia. Melalui bukti-bukti arkeologis ini,
Bongal menunjukkan bahwa awal kehadiran Islam
di Indonesia merupakan hasil perjumpaan damai
yang terjalin melalui perdagangan dan pelayaran
Hindia,
kosmopolitanisme bandar Bongal pada abad ke-7
hingga ke-10 Masehi.

lintas  Samudra dalam

bingkai
Refrensi
Ambary, Hasan Muariff. 1982. Islamic Glass Hasil

Ekskavasi Kota 1979.
Dalam Pertemuan Islamian Arkeologi ke I,

Cina

Departemen Pendidikan dan Kebudayaan.

Ambary, Hasan Muarif. 1998. Menemukan
Peradaban: Jejak Arkeologis dan Historis
Islam Indonesia. LOGOS Wacana Ilmu dan
Pemikiran.

Amelia, Pidia, Halimatun Sakdiah, dan Salsadila
Siti Nuraisyah. 2025. “Analisis Sejarah
Masuknya Peradaban Islam ke Indonesia
Melalui Artefak Manik-Manik Temuan Situs

28

Bongal Abad 7-10 M.” Dalam Prosiding
Seminar Antar Bangsa di Nusantara, Kedah.

Arnold, Thomas Walker. 1896. The Preaching of
Islam: A History of the Propagation of the
Muslim  Faith. Westminster: Archibald
Constable & Co.

Azhari, Ichwan. 2020. Katalog Koleksi Koin
Dinasti Umayyah, Abbasiyah, Serta Artefak
Kuno Berkaitan Jalur Rempah Islam
Temuan Sumatra Utara. Yayasan Museum
Sejarah Al-Qur’an Sumatra Utara.

Azhari, Ichwan. 2024. Museum Sejarah Al-Qur'an
Sumatra Utara: Katalog Koleksi Mushat Al-
Quran Kuno, Kitab Keagamaan, dan
Artefak-Artefak  Temuan Situs Bongal
Sumatra Utara. Yayasan Museum Sejarah
Al-Qur’an Sumatra Utara.

Azra, Azyumardi. 2013. Jaringan Ulama Timur
Tengah dan Nusantara Abad XVII & XVIII:
Akar
Prenadamedia Group.

Bakar, Abu. 2020. Sejarah Islam di Nusantara (656
H-1320/ 1258 M-1930 M): Menandai Era

Pembaruan  Islam  Indonesia.

Masuknya  Fase  Mulkan  Jabariyyah
(Pemerintah Non Islam). Media Literasi
Nesia.

Bakar, Abu, dan Ery Soedewo. 202S. Perdagangan
Maritim Dunia Islam di Pantai Barat
Sumatra Abad I-IV H, VII-X M. Media
Literasi Nesia.

Carboni, Stefano, dan David Whitehouse.
2001. Glass of the  Sultans. The
Metropolitan Museum of Art.

Curatola, Giovanni. 2014. Art From the Islamic
Civilization from the al-Sabah Collection,
Kuwait. SKIRA.

Drewes, G. 1968. “New Light on the Coming of
Islam to Indonesia?” Bijdragen tot de Taal-,
Land-, en Volkenkundel24: 433-459.
https://doi.org/10.1163/22134379-
90002862

Eger, Asa. 2017. “Bronze Surgical Instruments

from Tupars Field and the Islamic Byzantine
Medical Trade.”
Approaches, and Dialogues in FEastern

Dalam Question,

Mediterranean Archaeology: Studies in
Honor of Marie-Henriette and Charles
Gate.



Pidia Amelia et a/(Awal Kehadiran Peradaban Islam di Indonesia: Eksplorasi Arkeologis Situs Bongal di Tapanuli Tengah)

Francis, P., Jr. 2002. Asia’s Maritime Bead Trade:
300 B.C. to the Present. University of
Hawai'‘i Press.

Grabar, Oleg. 1978. The Formation of Islamic Art.
Yale University Press.

Goodwin, Tony. 2012. “Medieval Islamic Copper-
Alloy Money Weight From Bilad al-
Sham.” The Israel Numismatic Society7.
https://lockwoodonlinejournals.com/inde
x.php/inr/article/view/2667

Hadi, Muhammad Nur, dan Miftakhul Jannah.
2018.
Pembentukan Masyarakat Muslim.” Journal
Moulticultural of Islamic Edition2(1): 27—
38.DOL: https://doi.org/10.35891 /ims

Harper, Prudence O., et al. 1992. Royal City of
Susa: Ancient Near Eastern Treasures in the
Louvre. The Metropolitan Museum of Art.

Hofmeyr, Isabel, dan  Charne Lavery.
2020. Exploring the Indian Ocean as a Rich
Archive of History. The University of the
Witwatersrand.

Hoyland, Robert. 1997. Seeing Islam as Others
Saw It: A Survey and Evaluation of Christian,

“Islamisasi Nusantara dan Proses

Jewish and Zoroastrian Writings on Early
Islam. Darwin Press.

Hurgronje, Christiaan Snouck. 1924. Verspreide
Geschriften. Vol. VL. Den Haag: Nijhoft.

Johns, Jeremy. 2003. Arabic Inscriptions in Early
Islam. Oxford University Press.

Kennedy, Hugh. 2004. The Prophet and the Age of
the Caliphates. Pearson Longman.

Koestoro, Lucas Partanda, Ery Soedewo, Deni
Sutrisna, dan  Ketut  Wiradnyana.
2001. Penelitian Arkeologi di Kotamadia
Dibolga dan Kabupaten Tapanuli Tengah,
Provinsi Sumatea Utara. Berita Penelitian
ArkeologiNo. 6.

Roger, Jens. 1995. Nishapur: Glass of the Early
Islamic Period. The Metropolitan Museum
of Art.

Lohanda, Mona. 2011. Membaca Sumber Menulis
Sejarah. Ombak.

Marsden, William. 2013. Sejarah  Sumatra.
Komunitas Bambu.

McKinnon, E. Edwards, dan Ichwan Azhari. A
Preliminary Note: The Lumut Medjaeval
Riverine Harbour Site: A First Millennium
Link With Suvarnadvipa. Tidak diterbitkan.

29

Mogquette, Jean Pierre. 1912. “De Grafsteenen Te
Pase En Grisse Vergeleken Met Dergelijke
Monumenten Uit Hindoestan.” 7jjdschrift
Voor Indische Taal-, Land-En
Volkenkunde 54: 536-548.

Priestman, Seth M. N. 2013.A Quantitative
Archaeological Analysis of Ceramics
Exchange in the Persian Gulf and Western
Indian Ocean, A.D. 400-1275. PhD diss.,
University of Southampton.

Porter, Venetia. 2017. Arabic and Persian Seals and
Amulets in the British Museum. The
Trustees of the British Museum.

Rougelle, A. 200S. “The Sharma Horizon:
Sgraffiato  Wares and Other Glazed
Ceramics of the Indian Ocean Trade (c. A.D.
980-1140).” Dalam Proceedings of the
Society  for  Arabian Studies 35.
http://www.jstor.org/stable/41219380

Said, Mohammad, dkk. 1963. Risalah Seminar

Sejarah Masuknya Islam ke Indonesia. Panitia

Seminar Sejarah Masuknya Islam ke Indonesia.

Simanjuntak, Truman, dkk. 1999. Metode
Penelitian Arkeologi. Departemen
Pendidikan Nasional, Pusat Penelitian
Arkeologi Nasional.

Soedewo, Ery, dan Nur Ahmad. 2022. “Abbasid
Coins in North Sumatra: Evidence of
Interactions With Islamic Civilization in the
8th-9th Century A.D.” AMERTA: Jurnal

Penelitian dan Pengembangan
Arkeologi40(1): 73-86.
Soedewo, Ery. 2024. Situs Bongal Dalam

Perdagangan Global Abad ke-7-ke-10
Masehi dalam Kedatuan: Artefak, Jejaring
dan Sastra Sumatra. BWCF Society.

Utomo, Bambang Budi. 2008. Kapal Karam Abad
ke-10 di Laut Jawa Utara, Cirebon. Panitia
Nasional Pengangkatan dan Pemanfaatan
Benda Berharga Asal Muatan Kapal yang
Tenggelam.



