
Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 57-66 | E-ISSN: 2443-0110  

 

57 

Tontonan, Tatanan, dan Tuntunan: Seni Pertunjukan Kuda Lumping  
di Kecamatan Bejen, Temanggung, 1965-1998 

 
Florentinus Galih Adi Utama*, J.B. Judha Jiwangga, Eko Hari Parmadi 

 
Program Studi Sejarah, Fakultas Sastra, Universitas Sanata Dharma 

Jl. STM Pembangunan No. 12, Depok, Sleman, Daerah Istimewa Yogyakarta - Indonesia 
 

*Penulis korespondensi: galihadiutama@usd.ac.id 
DOI: https://doi.org/10.14710/jscl.v10i1.60032 

 
 
 

 
 

Abstract 
 

Kuda lumping is a form of folk performance that is deeply embedded in the lives of Javanese communities. In Bejen Subdistrict, 
Temanggung Regency, this performance tradition functions not only as popular entertainment but also as an integral part of 
everyday social life, developing distinctive characteristics that differentiate it from kuda lumping in other regions. In this area, at 
least three variants of kuda lumping dance movements are recognized: the classical-religious variant, the variant established 
through the 1972 consensus of the Regional Cultural Inspection Office (Idakeb) of Temanggung Regency, and the mass-oriented 
variant. These three variants are often performed together within a single performance repertoire. Despite its rich forms and long 
historical presence, historical studies that specifically examine the existence and development of kuda lumping performances in 
Bejen Subdistrict remain very limited. This study aims to reveal the dynamics of the development of kuda lumping performances 
in Bejen Subdistrict, Temanggung, while highlighting local inspirations that have shaped the cultural life of the community. A 
historical method is employed by placing written primary sources on an equal footing with oral traditions and traditional Javanese 
historiography, particularly Serat Kramaleya, a Javanese-language manuscript written in 1922 that contains descriptions of kuda 
lumping performances of its time. The findings indicate that kuda lumping performances in Bejen Subdistrict emerged alongside 
the development of Javanese-Islamic culture in Temanggung. Political upheavals following the events of the 30 September 
Movement in 1965 temporarily halted these artistic activities. However, in the subsequent period, kuda lumping experienced 
significant development. The formalization of kuda lumping dance concepts by the Temanggung Idakeb in 1972 marked a new 
phase, in which the art form came to function not only as entertainment but also as a medium for transmitting local wisdom and 
providing social education for the community. 
 
Keywords: Kuda Lumping; Folk Performance; Non-Court Javanese Arts; Cultural Dynamics; Bejen Subdistrict. 

 
Abstrak 

 
Seni kuda lumping merupakan salah satu bentuk hiburan rakyat yang lekat dengan kehidupan masyarakat Jawa. Di Kecamatan 
Bejen, Kabupaten Temanggung, seni pertunjukan ini tidak hanya berfungsi sebagai sarana hiburan, tetapi juga menjadi bagian 
penting dari keseharian masyarakat serta berkembang dengan karakteristik khas yang membedakannya dari kuda lumping di 
daerah lain. Di wilayah ini dikenal setidaknya tiga varian gerak tari kuda lumping, yaitu varian klasik-religius, varian hasil konsensus 
Inspeksi Daerah Kebudayaan (Idakeb) Kabupaten Temanggung pada 1972, dan varian massal. Ketiga varian tersebut kerap 
dipentaskan secara bersamaan dalam satu repertoar pertunjukan. Meskipun memiliki kekayaan bentuk dan sejarah yang panjang, 
kajian sejarah yang secara khusus membahas eksistensi seni pertunjukan kuda lumping di Kecamatan Bejen masih sangat terbatas. 
Kajian ini mengungkap dinamika perkembangan seni pertunjukan kuda lumping di Kecamatan Bejen, Temanggung, sekaligus 
menyoroti inspirasi lokal yang membentuk kebudayaan masyarakat setempat. Metode sejarah digunakan dengan menempatkan 
sumber primer berupa dokumen tertulis sejajar dengan tradisi lisan serta historiografi tradisional Jawa, khususnya Serat Kramaleya, 
sebuah serat berbahasa Jawa yang ditulis pada 1922 dan memuat deskripsi mengenai pertunjukan kuda lumping pada masanya. 
Hasil penelitian menunjukkan bahwa seni pertunjukan kuda lumping di Kecamatan Bejen tumbuh seiring dengan perkembangan 
kebudayaan Jawa-Islam di Temanggung. Dinamika politik pascaperistiwa Gerakan 30 September 1965 sempat menghentikan 
aktivitas seni ini. Namun, setelah periode itu, seni kuda lumping justru mengalami perkembangan signifikan. Pengesahan konsep 
gerak tari kuda lumping oleh Idakeb Kabupaten Temanggung pada tahun 1972 menandai babak baru, di mana seni kuda lumping 
berperan tidak hanya sebagai hiburan, tetapi juga sebagai medium pewarisan nilai kearifan lokal dan pendidikan sosial masyarakat. 
 
Kata Kunci: Kuda Lumping; Pertunjukan Rakyat; Seni Jawa Non-Istana; Dinamika Budaya; Kecamatan Bejen 

Diterima/ Received: 28 November 2023; Direvisi/ Revised: 4 Januari 2026; Disetujui/ Accepted: 5 Januari 2026 



Florentinus Galih Adi Utama et al. (Tontonan, Tatanan, dan Tuntunan: Seni Pertunjukan Kuda Lumping) 

 

58 

Pendahuluan 
 
Selain sebagai salah satu daerah penghasil 
tembakau terbesar di Indonesia, Kabupaten 
Temanggung juga dikenal dengan seni 
pertunjukan kuda lumping yang khas. Tidak 
tanggung-tanggung, Pemerintah Kabupaten 
Temanggung mendukung penuh agar kesenian 
kuda lumping menjadi identitas lokal yang 
diharapkan dapat menasional. Semangat 
pelestarian seni pertunjukan tersebut turut 
didukung penuh oleh masyarakat Temanggung 
dengan aktif berpartisipasi dalam berbagai kegiatan 
pementasan, seperti Pentas Tari Kuda Lumping 
Kolosal yang digelar untuk memeriahkan Hari 
Ulang Tahun ke-188 Kabupaten Temanggung 
pada November 2022 lalu. Kurang-lebih 1.000 
pelajar tingkat sekolah dasar secara serentak 
membawakan tari kuda lumping di Alun-alun 
Temanggung (Halo Semarang 2022; Pemerintah 
Kabupaten Temanggung 2022). 

Pagelaran acara tari kolosal kuda lumping ini 
pada dasarnya bukanlah hal baru di Temanggung. 
Perhelatan tari kolosal kuda lumping yang 
dibawakan oleh setidaknya 1.000 penari pernah 
diselenggarakan pula pada 2017 dalam rangka 
memeriahkan acara Sedekah Turangga Bhumi 
Phala di Lapangan Desa Gondang Winangun, 
Ngadirejo, Temanggung. Tujuan dari 
penyelenggaraan acara ini pun tidak berjauhan dari 
gagasan upaya pelestarian seni tradisi lokal 
(Pemerintah Provinsi Jawa Tengah 2017). 
Kecamatan Bejen, sebagai salah satu kecamatan 
yang berada di kawasan Temanggung sebelah 
utara, bersepakat bahwa seni pertunjukan kuda 
lumping telah menjadi bagian dari kehidupan 
sehari-hari masyarakat. Sebagai contoh, pada 18 
Juli 2023 lalu, pementasan kesenian kuda lumping 
diselenggarakan dalam rangka memperingati 
Malam 1 Suro atau Tahun Baru Islam 1445 H 
dengan menampilkan Turonggo Taruno Mudo, 
sebuah kelompok kesenian kuda lumping dari Desa 
Congkrang, Kecamatan Bejen (Pemerintah 
Kabupaten Temanggung tanpa tahun). 

Sejumlah penelitian terhadap kesenian kuda 
lumping di Temanggung telah cukup banyak 
dilakukan. Namun, penelitian-penelitian terdahulu 
cenderung menggunakan pendekatan seni untuk 
mengamati upaya masyarakat untuk melakukan 

preservasi (Ibda et al. 2019), inovasi (Rokhim, 
2018), atau bentuk-bentuk pembinaan generasi 
muda dan kelompok seni dalam tujuan pelestarian 
tari kuda lumping di Temanggung (Irawati et al. 
2023). Meskipun telah mendudukkan seni kuda 
lumping sebagai subyek penelitian, tetapi sisi 
diakronis masih luput dari perhatian.  

Lebih lanjut, dalam penelitian-penelitian 
terdahulu penjelasan terkait kesejarahan kuda 
lumping di Bejen terbatas pada narasi singkat 
tradisi lisan yang diwariskan lintas generasi, dan 
berkutat di sekitar periode pengesahan Inspeksi 
Daerah Kebudayaan Temanggung 1972 (Idakeb 
72), sebuah kanonisasi gerak tari untuk 
meminimalisasi bentuk atau varian yang berbeda 
jauh dari pakem tari kuda lumping Temanggungan, 
yang sekaligus memberi kekhasan yang 
membedakannya dengan tari kuda lumping 
lainnya. Padahal di sisi lain, pengesahan konsep tari 
tersebut dapat pula dipandang sebagai sebuah 
bentuk standardisasi budaya oleh pemerintah yang 
dimungkinkan memperkecil ruang-ruang 
kreativitas. Namun pada praktiknya, masyarakat 
secara organik tetap menampilkan gerak tari klasik 
pra Idakeb 1972 sekaligus membentuk sebuah 
genre gerak tari yang adaptif terhadap 
perkembangan zaman, atau yang mereka sebut 
dengan gerak tari massal. Maka, penting dilakukan 
penelitian sejarah yang menyasar perubahan dari 
masa ke masa tentang seni kuda lumping di 
Temanggung, terutama eksistensinya setelah 
terdampak pengesahan gerak tari Idakeb 72. Lebih 
jauh, penelitian ini diharapkan dapat mengisi celah 
historiografi kebudayaan Jawa terkait 
perkembangan seni pertunjukan kuda lumping di 
Kecamatan Bejen sebagai bagian dari Kabupaten 
Temanggung dalam upaya, selain melengkapi 
narasi makro historis seni pertunjukan di wilayah 
tersebut, juga untuk mengetahui inspirasi lokal 
masyarakat yang membedakannya dengan wilayah 
lain. 

 
Metode  
 
Penelitian ini menggunakan metode sejarah yang 
meliputi tahap pemilihan topik, heuristik, kritik 
sumber, verifikasi, dan diakhiri dengan penulisan 
sejarah (Kuntowijoyo 2018, 69-82). Pemilihan 
topik penelitian terintegrasi dengan kegiatan 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 57-66 | E-ISSN: 2443-0110  

 

59 

Kuliah Kerja Nyata Angkatan 66 Universitas 
Sanata Dharma di Kecamatan Bejen, Temanggung 
yang diselenggarakan pada tahun 2023. Dengan 
demikian, batasan spasial penelitian mencakup 
wilayah administratif Kecamatan Bejen, 
Temanggung, Jawa Tengah. Batasan temporal awal 
yang diambil yaitu periode 1965 sebab pada tahun 
inilah terjadi tragedi berskala nasional yang diduga 
kuat berimbas pada gerak laju perkembangan seni 
kuda lumping. Sementara tahun 1998 dipilih 
sebagai batas temporal akhir didasarkan pada 
pertimbangan atas berakhirnya pemerintahan 
Orde Baru, suatu pemerintahan yang lekat dengan 
label keamanan dan keteraturan. 

Kelangkaan sumber tekstual berupa 
dokumen tertulis terkait sejarah seni pertunjukan 
kuda lumping di Kecamatan Bejen disiasati dengan 
memanfaatkan sumber-sumber lisan yang hingga 
kini masih mengendap dalam pemikiran 
masyarakat tempatan, baik berupa sejarah lisan 
maupun tradisi lisan. Sejarah lisan menempatkan 
keterangan langsung saksi mata terhadap suatu 
peristiwa sebagai prioritas, sedangkan tradisi lisan 
bergerak dalam transmisi ingatan kolektif dari 
generasi ke generasi selanjutnya, yang bernilai guna 
bagi masyarakat pendukungnya (Margana 2004, 
16-17). Berkenaan dengan problematika tradisi 
lisan, baik masih dalam bentuk tutur maupun 
sudah dituliskan, sebagai sumber sejarah, tahap 
pemisahan unsur bersifat kosmologis dari 
keterangan bersejarah harus dilakukan dalam 
tujuan mendapatkan nilai-nilai historis, khususnya 
fakta mentalitas masyarakat pendukung 
(Danandjaja 1982, 66; Vansina 2014, 27). 
 
Kedudukan Seni Pertunjukan Kuda Lumping 
dalam Kebudayaan Jawa 
 
ecara umum, kebudayaan universal dipahami 
sebagai keseluruhan pola gagasan, perilaku, serta 
hasil cipta manusia yang berkembang dalam 
kehidupan bermasyarakat dan diperoleh melalui 
proses pembelajaran. Lebih lanjut, kebudayaan 
universal dapat diklasifikasikan ke dalam tujuh 
unsur pokok, yaitu sistem mata pencaharian, sistem 
peralatan dan teknologi hidup, sistem sosial, 
bahasa, kesenian, sistem pengetahuan, serta sistem 
kepercayaan atau religi (Koentjaraningrat 1990, 
204). Berdasar pernyataan tersebut, sebagai salah 

satu unsur kebudayaan universal, kesenian dapat 
dipahami melalui kompleksitas sistem gagasan 
(ide/pemikiran), tindakan/aktivitas (aksi), dan 
hasil karya (produk) manusia yang diperoleh 
melalui proses belajar. 

 Demikian juga dengan seni pertunjukan 
kebudayaan Jawa. Dari sejumlah ragam seni 
pertunjukan dalam kebudayaan Jawa yang ada 
sekarang ini, tari rakyat masih memiliki daya tarik 
tersendiri, baik bagi masyarakat pencipta maupun 
penikmat. Pada dasarnya, istilah tari rakyat 
digunakan untuk membedakan antara bentuk tari 
istana dan nonistana. Bila dibandingkan dengan 
tari istana, tari rakyat memiliki keunggulan dalam 
pengorganisasian bentuk, gerakannya lebih bersifat 
natural, instingtif, dan ekspresif. Tersebab 
impresinya yang sedemikian kuat, memudahkan 
masyarakat umum dalam memahami dan 
menarikan tari rakyat. Seni yang tumbuh di luar 
tembok istana ini tidak terpaku pada standar estetik 
tari klasik yang lahir dari gagasan para seniman 
kerajaan. Meski secara dominan gerak tari rakyat 
yang disajikan terkesan sederhana dan mudah 
dilakukan oleh siapa pun, namun pada dasarnya 
gerakan tersebut telah melalui proses koreografis 
dari pencipta (Humardani 1983, 6). 

Baik tari rakyat maupun istana, keduanya 
tumbuh dan saling memengaruhi. H’ Doubler 
menyatakan bahwa tari istana memperhalus sifat 
kasar tari rakyat, sedangkan tari rakyat memberikan 
vitalitas terhadap bentuk-bentuk tari yang baru 
(H’Doubler 1959, 17-19). Kussudiardja 
menambahkan, ciri-ciri yang melekat pada tarian 
rakyat ialah kesederhanaan, yang mencakup gerak, 
irama, pakaian, riasan, maupun tema yang 
dibawakan. Warna-warna pakaian yang digunakan 
pun terbilang sederhana, yakni didominasi warna 
putih, hitam, dan merah (Kussudiardja 1992, 4). 
Secara khusus di Jawa Tengah, bentuk-bentuk seni 
pertunjukan rakyat yang berkembang sejak tahun 
1930-an beberapa di antaranya ialah, drama tari 
topeng, kuda lumping/kuda kepang, dan tledhek 
(Sujarno 2003). 

 Istilah kuda lumping oleh masyarakat Jawa 
Tengah seringkali digunakan secara tumpang 
tindih dengan kuda kepang (jaran kepang), 
jaranan, jathilan, bahkan reyog. Sifat arbitrer dalam 
penamaan tari rakyat yang menggunakan tiruan 
kuda sebagai alat peraga ini acap kali ditemukan di 



Florentinus Galih Adi Utama et al. (Tontonan, Tatanan, dan Tuntunan: Seni Pertunjukan Kuda Lumping) 

 

60 

tengah masyarakat, baik pelaku, penyelenggara, 
maupun penikmatnya. Merujuk pada artikel 
Kajawen terbitan 1937, jaranan didefinisikan 
sebagai benda yang dibuat menyerupai fisik kuda, 
yang kemudian digunakan oleh anak kecil layaknya 
mengendarai kuda. Lain halnya dengan jaran 
kepang (kuda kepang, kuda lumping), yang juga 
sering disebut reyog. Frasa jaran kepang dimaknai 
sebagai “tiruan kuda yang terbuat dari anyaman 
bambu” (Poerwadarminta 1939, 82). Tiruan kuda 
ini biasanya dimainkan oleh kalangan dewasa dan 
termasuk dalam ranah pertunjukan. Kunci 
pergerakannya terdapat di kaki yang 
menggambarkan gerak-gerik kuda, kemudian 
tangan si pengemudi akan menari disertai dengan 
pergerakan leher seturut irama (pacak gulu). 
Dalam pementasannya, tari jaran kepang acap kali 
disertai dengan fase mendem atau kesurupan yang 
menyebabkan penarinya hilang kesadaran lalu 
menyantap benda-benda yang tidak jamak 
dikonsumsi, seperti batang padi, bunga, bahkan 
pecahan kaca (“Kajawen” 1937). 

Di sisi lain, jathilan dapat diartikan sebagai 
musik yang digunakan untuk mengiringi para 
penari kuda lumping (jathil), pelafalan irama 
musik tersebut sebagai berikut: kil kil pak, kil kil 
nong, kil kil gung, dang gen tak, dang gen gung, 
dhung dhung tak, dhung dhung gung, dhung 
dhung, dang gen tak gung, dhung dhung, dang gen 
tak gung (“Pusaka Jawi” 1926). Walau penggunaan 
istilah kuda lumping oleh masyarakat Jawa Tengah 
hingga saat ini masih berpaut sengkarut, tetapi 
kesemuanya itu merujuk pada satu seni 
pertunjukan rakyat yang serupa, yakni tari kuda 
lumping, yang menempatkan tiruan kuda sebagai 
instrumen utama dalam tarian. 

Dalam konsep pertunjukan tradisi, kuda 
lumping memiliki fungsi yang melekat dalam 
bentuk kesenian rakyat. Ungkapan “tontonan, 
tuntunan, dan tatanan” menjadi slogan yang selalu 
dilekatkan dengan manifestasi pertunjukan tradisi 
kuda lumping. Ungkapan tersebut mengacu pada 
tiga interpretasi. Tontonan diartikan sebagai fungsi 
pertunjukan tradisi yang memiliki daya menghibur. 
Hal ini tidak lepas bahwa ekspresi tarian kuda 
lumping memberikan ruang untuk menikmati 
pengalaman visual bagi para penonton yang hadir 
sehingga ada kepuasan psikologis setelah 
menyaksikan pertunjukannya (Hardiarini et al. 

2022; Rokhim 2019). Interpretasi tuntunan 
diartikan sebagai fungsi pertunjukan tradisi yang 
memiliki gagasan nilai dan kepercayaan masyarakat 
yang diarahkan pada ranah edukasi bagi para 
penontonnya. Melalui permainan simbol bentuk 
tarian, kuda lumping mencitrakan perwujudan 
ruang permenungan untuk menjadi pengeling-
eling atau pengingat terhadap nilai kearifan lokal 
Jawa, bahwa di dalam manusia selalu ada 
peperangan batin antara diskresi baik dan buruk 
(Susanti dan Kurniawan 2020; Sumanto 2022). 
Semua gagasan ini didasarkan pada perwujudan 
keselarasan dan keharmonisan budi manusia dalam 
menuju sangkan paraning dumadi, atau asal-
muasal manusia. Dan terakhir, interpretasi tatanan 
diartikan sebagai fungsi pertunjukan tradisi yang 
membentuk corak sosial pada masyarakat 
pengguna bentuk kesenian tersebut. Tatanan 
mengacu pada sistem kebudayaan yang muncul 
pada masyarakat tersebut dan membentuk 
kebiasaan hidup (Susanti and Kurniawan 2020; 
Sumanto 2022; Hartono dan Lanjari 2018). 
Tatanan yang hendak diwujudkan tidak bisa 
dilepaskan dari nilai-nilai kearifan lokal Jawa yang 
dianut sebagai panutan hidup masyarakat 
pengguna kesenian kuda lumping. 
 
Legenda Kesenian Kuda Lumping 
 
Eksistensi tari kuda lumping di wilayah 
Temanggung kuat diyakini telah berkembang di 
tengah masyarakat Jawa Tengah pada abad XIX. 
Keyakinan tersebut dapat ditelusuri melalui tradisi 
lisan berupa legenda yang tersebar dari mulut ke 
mulut dan mengakar kuat dalam pemikiran 
masyarakat pendukungnya hingga sekarang ini. 
Legenda merupakan cerita rakyat yang dianggap 
benar-benar pernah terjadi, ditokohi oleh manusia 
dan terkadang diwarnai oleh kekuatan-kekuatan 
adikodrati. Legenda sering kali pula dipandang 
sebagai “sejarah kolektif” tidak tertulis, yang 
dimungkinkan telah mengalami distorsi narasi 
sehingga kisah yang kini dituturkan kerap jauh 
berbeda dengan peristiwa sebenarnya. Dicermati 
dari sifatnya, legenda cenderung migratoris, yaitu 
dapat meluas ke luar daerah asalnya. Oleh sebab 
itu, jika legenda hendak dijadikan sebagai bahan 
rekonstruksi sejarah suatu kolektif, maka sifat-sifat 
folklor di dalamnya harus dipisahkan terlebih 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 57-66 | E-ISSN: 2443-0110  

 

61 

dahulu, seperti unsur pralogis atau mitos 
(Danandjaja 1982, 66). 

Satu varian legenda yang diyakini menjadi 
dasar terciptanya tari kuda lumping di 
Temanggung ialah kisah asmara antara Prabu 
Klana Sewandana dari Kerajaan Bantar Angin 
dengan seorang putri dari Kerajaan Daha, bernama 
Putri Sangga Langit. Prabu Sewandana yang 
merupakan keturunan Sunan Kali Jaga bermaksud 
untuk memperistri Putri Sangga Langit yang masih 
memeluk agama Buddha. Karena muncul 
penolakan dari pihak keluarga Putri Sangga Langit 
tersebab perbedaan keyakinan, maka terjadilah 
perselisihan antara kedua pihak. Prabu Sewandana 
memutuskan untuk mengangkat senjata terhadap 
Raja Singa Barong, ayah dari Putri Sangga Langit. 
Perang berkuda tersebut dimenangkan oleh Raja 
Singa Barong. Prabu Sewandana kemudian 
meminta pertolongan dari seorang suci bernama 
Begawan Surya Kusuma. Oleh Sang Begawan, 
cemeti kamandiman dipercayakan kepada Prabu 
Sewandana untuk digunakan dalam perang kedua. 
Selain itu, Prabu Sewandana disarankan membawa 
serta dua jenis prajurit, yakni prajurit berpakaian 
jenaka dan prajurit berpakaian menyeramkan, 
dengan diiringi instrumen musik berupa kendhang 
(gendang), bendhik/bendhe (gong berukuran 
kecil), serta gong. Keberadaan prajurit berpakaian 
jenaka dan menyeramkan, serta dilecutkannya 
cemeti kamandiman menyebabkan Raja Singa 
Barong terlena dalam perang kedua. Setelah 
mengakui kekalahannya, Raja Singa Barong 
menyerahkan putrinya untuk dinikahi Prabu 
Sewandana. Putri Sangga Langit kemudian dibawa 
ke kerajaan Bantar Angin dan diislamkan agar satu 
keyakinan dengan Sewandana (Ahmad Daroji, 
wawancara, 20 Juli 2023). 

Garis besar kisah awal mula tari kuda 
lumping di Temanggung seperti tersebut di atas, 
secara langsung mengingatkan akan asal-usul tari 
reog Ponorogo, Jawa Timur. Meskipun terdapat 
kesamaan pada nama-nama tokoh utama, tetapi 
alur cerita dari kedua legenda tersebut 
memperlihatkan perbedaan yang signifikan. Salah 
satu perbedaan tersebut dapat ditemukan pada 
latar belakang konflik antara Prabu Sewandana 
dengan Raja Singa Barong. Di Temanggung, Singa 
Barong dikenal sebagai ayah dari Putri Sangga 
Langit. Sementara dalam legenda reog Ponorogo, 

Singa Barong bukanlah seorang raja, melainkan 
patih kerajaan Kediri. Ia ditugaskan oleh Raja 
Kediri untuk menghadang rombongan Prabu 
Sewandana yang hendak melamar Dewi Sangga 
Langit (Sujud 2007, 51) 

Perbedaan kedua terletak pada latar 
belakang keagamaan. Di Temanggung, Prabu 
Sewandana dikisahkan telah beragama Islam yang 
merupakan keturunan dari wali ternama, yaitu 
Sunan Kali Jaga. Setelah berhasil memenangkan 
pertempuran, ia pun mengislamkan Putri Sangga 
Langit. Berbeda dengan di Ponorogo, latar 
belakang keagamaan yang mewarnai kisah masih 
berada di lingkup temporal periode Hindu-
Buddha. Nuansa keagamaan dan pengislaman 
salah satu tokoh dalam asal-usul tari kuda lumping 
di Temanggung semakin menegaskan bahwa seni 
pertunjukan ini dimaksudkan sebagai media 
islamisasi di wilayah Jawa Tengah pascaruntuhnya 
pengaruh kerajaan Hindu-Buddha di Jawa Timur. 

Terakhir, perbedaan ketiga terletak pada 
pengkisahan inspirasi tari kuda tercipta. Di 
Temanggung, tari kuda lumping tercipta dari 
fragmen kisah ketika Prabu Sewandana disarankan 
menyusun dua jenis prajurit berkuda dengan ciri 
busana yang berbeda, yakni busana jenaka dan 
menyeramkan. Sedangkan di Ponorogo, mula tari 
diyakini terinspirasi dari syarat yang diajukan Putri 
Sangga Langit ketika akan dipinang oleh Prabu 
Sewandana. 

Dari perbandingan teks dan dengan 
mempertimbangkan sifat legenda yang migratoris, 
diperoleh pengertian bahwa kisah Prabu 
Sewandana di Temanggung besar kemungkinan 
merupakan varian legenda dari Ponorogo, Jawa 
Timur. Walaupun didapati telah terjadi distorsi 
yang cukup kentara, tetapi persamaan dalam 
penokohan dan tema besar yang dijunjung antar 
keduanya tidak dapat ditepikan. Kisah tentang asal 
mula tari kuda lumping memperlihatkan adanya 
relasi yang kuat antar kedua masyarakat 
pendukungnya. Hubungan tersebut dapat diamati 
dari kuatnya nuansa islamisasi yang terkandung 
dalam legenda kuda lumping di Temanggung, yang 
mengindikasikan bahwa seni pertunjukan kuda 
lumping di Temanggung mulai berkembang ketika 
Jawa Tengah memasuki periode transisi 
munculnya kerajaan-kerajaan Islam di pedalaman 



Florentinus Galih Adi Utama et al. (Tontonan, Tatanan, dan Tuntunan: Seni Pertunjukan Kuda Lumping) 

 

62 

pascaredupnya hegemoni Majapahit pada akhir 
abad XV.  

Legenda kedua yang diyakini oleh 
masyarakat Bejen sebagai cikal bakal lahirnya tari 
kuda lumping di Temanggung ialah ketokohan 
Pangeran Dipanegara, seorang pangeran berdarah 
Kasultanan Ngayogyakarta Hadiningrat, yang 
mengobarkan api pemberontakan terhadap 
dominasi Pemerintah Kolonial Belanda pada tahun 
1825-1830. Menurut masyarakat Bejen, tari kuda 
lumping klasik terinspirasi dari keyakinan akan 
kontribusi rakyat Temanggung terhadap 
perjuangan Pangeran Dipanegara dalam bentuk 
bantuan pasukan berkuda (Supriyono dan 
Haryanto, wawancara, 21 Juli 2023). Berbeda 
dengan legenda Prabu Sewandana yang dengan 
jelas terdapat kronik jalannya peristiwa, rincian alur 
cerita legenda dukungan Temanggung kepada 
Pangeran Diponegoro ini tidak terlalu jelas 
dikisahkan. Narasi hanya berkisar tentang adanya 
prajurit bantuan dari Temanggung bagi Pangeran 
Diponegoro. Tautan antara tradisi lisan ini 
mengindikasikan adanya intensi masyarakat 
Temanggung untuk melegitimasi kuda lumping 
sebagai representasi nyata keterlibatan mereka 
dalam perjuangan atau pemberontakan ternama, 
sekaligus terakhir, dari bumiputra terhadap 
penetrasi Belanda di tanah Jawa. Meskipun kronik 
peristiwa tidak diceritakan secara jelas, tetapi sepak 
terjang pasukan berkuda Temanggung dalam 
legenda tersebut digarisbawahi oleh masyarakat 
telah memainkan peran penting sehingga dijadikan 
inspirasi dalam menggagas konsep tari kuda 
lumping. 

Hubungan antara manusia dengan kuda bagi 
masyarakat Temanggung hingga awal abad XX 
dapat ditelusuri melalui catatan-catatan historis 
yang ditulis oleh bumiputra Jawa. Adalah kisah 
Raden Ardakandha dan Raden Ngabehi 
Suradipura yang melakukan perjalanan pada tahun 
1905 untuk mencatat semua tempat-tempat 
petilasan peninggalan zaman Hindu-Buddha di 
sekitar Jawa Tengah. Ketika rombongan tiba di 
Temanggung, selain mencatat bahwa daerah 
tersebut tersohor dengan tembakaunya, keduanya 
juga mengisahkan tentang kelebihan kuda-kuda 
dari gunung atau Bukit Margawati, Temanggung. 
Kuda yang berasal dari sekitar gunung tersebut, 
dipandang memiliki kualitas terbaik. Bahkan, 

karena kualitasnya yang melebihi kuda pada 
umumnya, kuda Margawati dipercaya sebagai 
keturunan dari kuda dari dunia mitologi, yakni 
kuda sembrani (Suradipura 1905, 131-132). 

Berkenaan dengan fase kerasukan (trance) 
dalam pertunjukan tari kuda lumping di 
Temanggung, baik historiografi tradisional Jawa 
maupun catatan Belanda telah merekam jelas 
fenomena tersebut sebagai salah satu bagian dari 
tari kuda pada awal abad XX. Menurut Pigeaud, 
kerasukan dalam tari kuda merupakan fenomena 
umum yang terjadi di wilayah afdeeling Kedu dan 
kawasan sekitar pegunungan di Jawa Tengah. 
Seperti halnya kesaksian Brandts Buys yang 
menyaksikan seni pertunjukan tari kuda di 
Kledung, Parakan, Temanggung. Dalam 
pengamatannya, setidaknya terdapat tujuh orang 
penari kuda, yang salah satunya merupakan 
pemimpin kelompok. Musik pengiringnya terdiri 
dari tiga instrumen utama, yaitu angklung, 
gendang, dan gong. Pertunjukan dimulai dengan 
gerakan teratur sebelum beralih ke gerak 
pertarungan antar penari itu sendiri. Setelah 
beberapa waktu melakukan gerakan berputar-
putar, beberapa di antara penari tersebut 
mengalami kesurupan. Jalan keluar agar terbebas 
dari kondisi ini ialah dengan memercikkan air 
bunga ke wajah dan mengusapkannya ke tangan 
para penari serta memisahkan mereka dari kuda 
lumping (Pigeaud 1938, 226). 

Sementara itu dalam Serat Kramaleya, 
sebuah karya sastra Jawa yang berisi tentang ajaran 
dalam menjalani kehidupan, perihal kesurupan 
dalam pertunjukan tari kuda dikisahkan seperti: 

XI. Sinom 
(84) Jayadi gantya sumewa | dinangu heh 
kadipundi | waton ngelmining jathilan | tutur 
ingkang wus kawarti | kang jathil yen wus 
nitih | jaranan kepang winantu | tabuhan 
akung terbang | kendhang winor ing sesingir 
| mawa dupa kumutuk sinidhikara || 
(85) Kalamun wus tinarima | kuda 
ambandhang tan sipi | kang nitih tanpa 
pangrasa | yen sampun tiba gumlinting | saya 
seseg kang singir | bengkrakan suka 
kalangkung | yeku wus kasembadan | antuk 
dedalaning gaib | Pak Jayadi umatur inggih 
sanyata || 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 57-66 | E-ISSN: 2443-0110  

 

63 

(86) Tabon kang sinudarsana | saking dhikir 
nap sambadi | sumangga rinaosena | solahe 
ingkang anjathil | tan pegat ngentrog wentis 
| rem-rem ayam pacak gulu | manthuk-
manthuk kewala | mat nyamleng kadya wong 
dhikir | ing tyas ngucap hu anut wetuning 
napas || 
(87) Tanpa wus muhung mangkana | nut 
tabuhan wor ing singir | manawi sampun 
sembada | tan kontit salah sawiji | dangu-
dangu sayekti | kang anjathil antuk luyut | lir 
pecat jiwa kendhang | kabuka kabuling singir 
| kudu bandhang kang nitih anut saparan || 
(88) Katoging pambandhangira | rebah 
sareng gumalinting | pangraos ingkang 
kawawang | sumerep suwargan adi | ingkang 
badhe den geni | benjang sapraptaning 
lampus | seseging tetabuhan | punika 
ingkang den esthi | nyuwun gesangipun kang 
wus manjing swarga || (Wreksawijaya 1909, 
69-70). 
 
Terjemahan: 
(84) Giliran Jayadi menghadap | ditanyai, 
seperti apa | aturan ilmu jathilan? | Cerita 
yang telah tersebar | yang menari, jika sudah 
mengendarai | kuda kepang bersamaan | 
gamelan gong tamborin | gendang menyatu 
dalam kidung | dengan dupa menyala 
didoakan. || 
(85) Jika sudah diterima | kuda (kepang) 
menerjang keras. | Yang mengendarai tidak 
merasakan | bahwa sudah jatuh terguling. | 
Semakin cepat lagunya | saling berteriak, 
sangat senang. | Ya itu sudah terkabulkan | 
mendapatkan sarana gaib. | Pak Jayadi 
berkata, benar adanya. || 
(86) Tetua yang dihormati | dari (seperti) 
dzikir tetapi teguh. | Silakan dipikirkan | 
tingkahnya yang menari | tidak henti 
menghentak paha | mata tertutup leher 
bergerak (ke kanan-kiri) | mengangguk-
angguk saja. | Sangat nyaman seperti orang 
berdzikir | di hati berkata “hu” mengikuti 
keluarnya nafas. || 
(87) Tanpa henti hanya demikian | 
mengikuti suara bercampur di kidung. | Jika 
sudah benar | tidak tertinggal salah satu | 
lama-lama sungguh | yang menari 

mengalami kelepasan (roh) | seperti lepas 
jiwa hanyut | terbuka, terkabulnya kidung | 
harus menerjang yang mengendarai 
mengikuti sembarang (arah). || 
(88) Berakhirnya penerjangannya | jatuh 
bersama bergulingan. | Perasaan yang 
dilihat, | melihat surga | yang akan ditempati 
| esok ketika meninggal. | Cepatnya irama | 
itu yang dipikirkan | memohon kehidupan 
yang sudah berada (di) surga || 
(89) Kekhawatiran hati jika | betah di situ 
selamanya. | Yang nikmat tanpa bandingan | 
jangan tiba-tiba engkau itu | karena belum 
takdirmu | itu tempat yang sudah 
ditentukan. | Hanya pesanku kepadamu | 
datangnya alam sakratul | jangan lupa itu 
yang akan didatangi || 

 
 Fragmen tembang mancapat yang diambil 

dari Serat Kramaleya di atas dengan jelas 
mengisahkan tentang fase kerasukan yang dialami 
oleh para penari kuda. Mula fase kerasukan diawali 
ketika para penari menari secara bersamaan 
mengikuti irama gamelan yang dilantunkan. 
Dikatakan bahwa jika gerak dan nafas penari telah 
menyatu dengan irama musik, maka kemungkinan 
besar jalan untuk pelepasan roh akan segera 
didapatkan. Karena roh telah lepas, tubuh tidak lagi 
dapat dikendalikan, sehingga ia akan menerjang tak 
beraturan ke segala arah. Menurut Serat 
Kramaleya, yang dikhawatirkan ketika para penari 
sudah memasuki fase ini ialah, bahwa roh mereka 
tidak dapat kembali ke tubuhnya lagi karena telah 
merasa nyaman berada di alam gaib. 

Dari penjelasan di atas, diperoleh pengertian 
bahwa fenomena trance belum tentu terjadi dalam 
setiap pertunjukan tari kuda kepang. Meskipun 
sekelompok penari sama-sama telah melakukan 
repetisi gerak tari yang disesuaikan dengan irama 
musik, tidak semua dari para penari tersebut dapat 
merasakan atau mengalami trance. Bila beberapa di 
antara mereka memasuki fase trance, seni 
pertunjukan ini telah menyiapkan mitigasi atau 
penanggulangan agar tidak terjadi hal-hal yang 
membahayakan, baik bagi penonton maupun si 
penari itu sendiri. 

 
Kuda Lumping dalam Turbulensi Politik 
 



Florentinus Galih Adi Utama et al. (Tontonan, Tatanan, dan Tuntunan: Seni Pertunjukan Kuda Lumping) 

 

64 

Berkenaan dengan periode pendudukan Jepang 
dan Masa Bersiap di Indonesia, ingatan masyarakat 
Bejen terhadap perkembangan tari kuda lumping 
dapat dikatakan terbatas, atau dapat dianggap 
memudar. Memudarnya ingatan akan periode 
tersebut besar kemungkinan disebabkan karena 
faktor usia dan pewarisan ingatan yang cenderung 
telah mengalami distorsi. Seperti dikisahkan oleh 
Ahmad Daroji warga dusun Loji, Bejen, 
Temanggung, bahwa pra 1965 pada dasarnya kuda 
lumping sudah dipentaskan. Namun, rincian 
periodisasi perkembangan seni tersebut pada 
tahun-tahun sebelum 1965 tidak dapat 
dijelaskannya lebih jauh. Berbeda halnya ketika ia 
menjelaskan pagelaran seni kuda lumping pasca-
1965. Menurutnya, setelah peristiwa Gerakan 30 
September terjadi, kelompok seni kuda lumping 
dibubarkan karena adanya keterlibatan salah 
seorang anggota kelompok sebagai simpatisan 
Partai Komunis Indonesia. Memasuki periode 
pemerintahan Orde Baru, secara berangsur 
kesenian kuda lumping kembali dirintis, yang 
dibersamai dengan kebaruan aturan 
penyelenggaraan seperti pemberlakuan jam malam 
dan keterlibatan aktif pemuda sebagai penjaga 
keamanan di lingkungan masing-masing (Daroji, 
wawancara, 20 Juli 2023). 

Aturan-aturan penyelenggaraan dari 
pemerintah yang muncul pascaperistiwa 1965, juga 
diamini oleh Eko Haryanto. Menurutnya, 
meskipun sempat terhenti, pertunjukan kuda 
lumping kembali bersemi pada era Orde Baru, yang 
disertai dengan diterapkannya prosedur perizinan. 
Walaupun pada dasarnya pertunjukan kuda 
lumping tidak pernah dilarang, tetapi surat izin 
tetap diperlukan agar acara dapat “berjalan dengan 
lancar dan aman” (Wawancara, 20 Juli 2023). 
Sarwadi, selaku generasi kedua yang mewarisi 
ingatan tentang periode tersebut menambahkan, 
setiap penyelenggaraan pentas kuda lumping 
diwajibkan untuk melapor sebagai antisipasi jika 
terjadi keributan karena keramaian (Wawancara, 
20 Juli 2023). 

Dari keterangan lisan di atas, agaknya 
memori kolektif masyarakat Bejen tentang 
mandegnya pementasan dan diberlakukannya 
prosedur perizinan pagelaran kesenian kuda 
lumping pada 1965, berkelindan erat dengan 
pengaruh terjadinya peristiwa G-30-S, secara 

khusus pengaruhnya di wilayah Jawa Tengah. Jika 
ditilik dari narasi historis terkait peristiwa tersebut, 
sejumlah besar pihak yang terlibat atau diduga 
terlibat dengan PKI, bahkan seorang petani buta 
huruf sekalipun, ditampilkan sebagai gerombolan 
pembunuh yang harus bertanggung jawab penuh 
atas Gerakan 30 September 1965 (John Roosa 
2008, 26). Mengingat Temanggung merupakan 
kawasan yang didominasi areal pertanian dan salah 
satu daerah termakmur di Jawa Tengah pada abad 
XIX (Carey 2017, 230), semakin meningkatkan 
dugaan tentang kaum tani dari wilayah ini menjadi 
simpatisan PKI. Dugaan tersebut diperkuat dengan 
adanya bukti yang menunjukkan bahwa PKI 
memiliki jumlah anggota terbanyak di Jawa 
Tengah daripada provinsi lain berdasar pada 
Pemilihan Umum 1955. 

Sebagai reaksi atas kup yang terjadi di 
Jakarta, maka panglima militer berupaya untuk 
menangkap para simpatisan PKI yang tersebar di 
Jawa Tengah tersebut. Untuk mewujudkan 
rencana itu, Kolonel Sarwo Edhie sebagai kepala 
Resimen Para Komando Angkatan Darat 
(RPKAD) mendapat perintah dari Komando 
Pemulihan Keamanan dan Ketertiban 
(KOPKAMTIB) untuk memulihkan keamanan 
dan ketertiban di Jawa Tengah. Di bawah komando 
Mayor Santoso, satu batalion RPKAD tiba di 
Semarang pada 17 Oktober 1965 (Cribb 1990, 
160-162; Southwood dan Flanagan 2013, 68-70). 

Kembali berseminya pertunjukan kuda 
lumping di Temanggung pascatragedi 1965, 
menandai babak baru tumbuh-kembang bentuk 
kesenian tersebut dengan lahirnya konsep Idakeb 
’72, atau Inspeksi Daerah Kebudayaan 1972. 
Inventarisasi melalui konsep Idakeb ’72 
dimaksudkan untuk mengkanonisasi gerak tari 
kuda khas Temanggung yang atraktif sekaligus 
membedakannya dengan varian tari kuda dari 
daerah lain. Setidaknya 43 motif gerak telah 
diinventarisasi dan dijadikan pakem baru dalam 
pementasan kuda lumping Temanggungan. 
Semenjak kanonisasi gerak tari tersebut disahkan 
pada tahun 1972, masyarakat Temanggung secara 
umum mengidentifikasi konsep gerak tari tersebut 
dengan Tari Idakeb ‘72 
(https://temanggungkab.go.id, n.d.) 

Meski kekhasan tari kuda lumping 
Temanggung telah dibakukan dan telah jamak 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 57-66 | E-ISSN: 2443-0110  

 

65 

dibawakan oleh berbagai kelompok seni di 
Temanggung hingga saat ini, tetapi masyarakat 
Bejen tetap dapat membawakan tari kuda lumping 
berkonsep klasik dan massal. Tari kuda lumping 
klasik yang dimaksud ialah adanya nuansa lembut 
atau kalem yang mendominasi gerak dan musik 
tari. Sementara itu, tari kuda lumping massal 
merupakan varian inovasi baru yang selalu 
mengikuti perkembangan zaman dan erat bertalian 
dengan nuansa keras atau bersemangat 
(Supriyono, wawancara, 20 Juli 2023). 
 
Simpulan 
 
Sejarah seni pertunjukan kuda lumping di 
Kecamatan Bejen, Temanggung, bersinggungan 
dengan periode islamisasi yang terjadi di kawasan 
Jawa Tengah pascameredupnya pengaruh kerajaan 
Hindu-Buddha di Jawa Timur. Gerak laju 
islamisasi dari Jawa Timur ke Jawa Tengah pada 
abad XVI-XVII membawa serta unsur-unsur 
kebudayaan sebelumnya, tidak terkecuali kesenian. 
Konversi keyakinan yang terjadi pada periode 
tersebut berdampak pada narasi legenda kuda 
lumping yang tersebar di Temanggung. Tersebab 
nuansa islamisasi yang demikian kuat, 
mengindikasikan bahwa seni pertunjukan kuda 
lumping di Temanggung telah menjadi medium 
penyebaran agama Islam. Hingga abad XX, seni 
pertunjukan kuda lumping umum dipentaskan di 
Temanggung dan seringkali menampilkan fase 
kesurupan sebagai salah satu bagian dari 
pementasan. 

Narasi perkembangan kuda lumping di 
Bejen, Temanggung terhenti ketika Hindia-
Belanda memasuki periode persiapan 
kemerdekaan. Diduga kuat, pewarisan ingatan 
akan periode ini tidak berlangsung, atau dapat 
dikatakan cenderung terputus. Sejarah seni 
pertunjukan kuda lumping kembali menunjukkan 
perkembangannya pascatragedi G30S 1965. 
Walaupun sempat terhenti karena adanya program 
pemulihan keamanan dan ketertiban oleh para 
petinggi negara, tetapi geliat seni pertunjukan kuda 
lumping justru mengarah ke tren positif. 
Kecenderungan tersebut dapat diamati dengan 
dibentuknya konsep tari kuda lumping Idakeb ’72 
sebagai kanon atas ragam varian tari kuda yang 
berkembang pada periode tersebut. Tari Idakeb ’72 

sampai saat ini masih menjadi kekhasan seni 
pertunjukan kuda lumping Temanggung yang 
bersanding dengan tari kuda lumping klasik dan 
massal.  
 
Referensi 
 
“Kajawen.” 1937, Januari 13, 1937. 
“Pusaka Jawi.” 1926, April 4, 1926. 
Carey, Peter. 2017. Takdir: Riwayat Pangeran 

Diponegoro (1785-1855). Jakarta: Kompas. 
Cribb, Robert. 1990. The Indonesian Killings of 

1965-1966: Studies from Java and Bali. 
Australia: Centre of Southeast Asian 
Studies, Monash University. 

Danandjaja, James. 1982. Folklor Indonesia: Ilmu 
Gosip, Dongeng, Dan Lain-Lain. Jakarta: 
Grafitipers. 

H’Doubler, Margaret N. 1959. A Creative Art 
Experience . Medison: University of 
Wisconsin Press. 

Halo Semarang. 2022. “Seribu Pelajar di 
Temanggung Serentak Tarikan Kuda 
Lumping.” https://halosemarang.id/seribu-
pelajar-di-temanggung-serentak-tarikan-
kuda-lumping/  

Hardiarini, C. and Firdhani, A.M., 2022. Kesenian 
Kuda Lumping: Tinjauan Studi 
Multiperspektif. Indonesian Journal of 
Performing Arts Education, 2(1): 15-19. 
https://doi.org/10.24821/ijopaed  

Hartono, H. dan Lanjari, R., 2018. Kuda Lumping 
Dance as Learning Media to Fulfill 
Aesthetical and Expression Development of 
Young Children. Art and Disegn 
Studies, 69: 55-65. 
https://www.iiste.org/Journals/index.php/
ADS/article/view/44492. 

Humardani, S.D. 1983. Kumpulan Kertas Tentang 
Tari. Surakarta: STSI Press. 

Ibda, Hamidulloh dan Intan Nasution. 2019. 
“Strategi Grup Gagak Rimang dalam 
Melestarikan Seni Kuda Lumping di 
Temanggung.” Jantra, 14(2): 159-170. 

Irawati, Eli dan Ni Kadek Rai Dewi Astini. 2023. 
“Pembinaan Seni Pertunjukan Desa 
Candisari, Bansari, Temanggung, Jawa 
Tengah.” Jurnal Pengabdian Seni, 4 (2): 
131-140. 



Florentinus Galih Adi Utama et al. (Tontonan, Tatanan, dan Tuntunan: Seni Pertunjukan Kuda Lumping) 

 

66 

Koentjaraningrat. 1990. Pengantar Ilmu 
Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta. 

Kuntowijoyo. 2018. Pengantar Ilmu Sejarah. 
Yogyakarta: Tiara Wacana. 

Kussudiardja, Bagong. 1992. Dari Klasik hingga 
Kontemporer. Yogyakarta: Padepokan 
Press. 

Margana, Sri. 2004. Pujangga Jawa Di Bawah 
Bayang-Bayang Kolonial. Yogyakarta: 
Pustaka Pelajar. 

Pemerintah Kabupaten Temanggung. 2022 
“Ribuan Seniman Temanggung Bakal 
Meriahkan Pawai Seni 
Merdeka.” https://mediacenter.temanggun
gkab.go.id/frontend/d_berita/4744  

Pemerintah Kabupaten Temanggung. Tanpa 
tahun. “Kegiatan Pentas Seni Malam 1 
Suro.” https://congkrang-
bejen.temanggungkab.go.id. 

Pemerintah Provinsi Jawa Tengah. 2017. “1.000 
Penari Jaran Kepang Bakal Meriahkan 
Sedekah Turangga 
Bhumi.” https://jatengprov.go.id/publik/1
-000-penari-jaran-kepang-bakal-meriahkan-
sedekah-turangga-bhumi/  

Pigeaud, Th. 1938. “Javaanse Volksvertoningen.” 
In Bijdragen Tot de Beschrijving van Land 
En Volk. Nederlands: Volkslectuur. 

Poerwadarminta, W.J.S. 1939. Baoesastra Djawa. 
Batavia: J.B. Wolters’ Uitgevers-
Maatschappij. 

Rokhim, N., 2018. Inovasi Kesenian Rakyat Kuda 
Lumping di Desa Gandu, Kecamatan 
Tembarak, Kabupaten 
Temanggung. Greget: Jurnal Kreativitas 
dan Studi Tari, 17(1).  

Roosa, John. 2008. Dalih Pembunuhan Massal: 
Gerakan 30 September Dan Kudeta 
Suharto. Jakarta: Hasta Mitra. 

Southwood, Julie, and Patrick Flanagan. 2013. 
Teror Orde Baru: Penyelewengan Hukum 
& Propaganda 1965-1981. Depok: 
Komunitas Bambu. 

Sujarno. 2003. Seni Pertunjukan Tradisional: 
Nilai, Fungsi, dan Tantangannya. 
Yogyakarta: Kementerian Kebudayaan dan 
Pariwisata. 

Sujud, P.J. Slamet. 2007. “Kajian Historis Legenda 
Reog Ponorogo.” Jurnal Bahasa dan Seni 35 
(1). 

Sumanto, Edi. 2022. “Filosifis Dalam Acara Kuda 
Lumping.” Kaganga:Jurnal Pendidikan 
Sejarah dan Riset Sosial Humaniora 5 (1): 
42–49. 
https://doi.org/10.31539/kaganga.v5i1.37
58  

Suradipura. 1905. Serat Ardakandha. 
Susanti, Sri, and Budi Wahyu Kurniawan. 2020. 

“Religious Value in Kuda Lumping Dance.” 
Vansina, Jan. 2014. Tradisi Lisan Sebagai Sumber 

Sejarah. Yogyakarta: Ombak. 
Wreksawijaya. 1909. Serat Kramaleya. Surakarta: 

N.V. Mij t/v d.z. Albert Rusche & Co. 
 


