Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 57-66 | E-ISSN: 2443-0110

Tontonan, Tatanan, dan Tuntunan: Seni Pertunjukan Kuda Lumping
di Kecamatan Bejen, Temanggung, 1965-1998

Florentinus Galih Adi Utama’, J.B. Judha Jiwangga, Eko Hari Parmadi

Program Studi Sejarah, Fakultas Sastra, Universitas Sanata Dharma
JL STM Pembangunan No. 12, Depok, Sleman, Daerah Istimewa Yogyakarta - Indonesia

"Penulis korespondensi: galihadiutama@usd.ac.id
DOL: https://doi.org/10.14710/jscl.v10i1.60032

Diterima/ Received: 28 November 2023; Direvisi/ Revised: 4 Januari 2026; Disetujui/ Accepted: S Januari 2026

Abstract

Kuda lumping is a form of folk performance that is deeply embedded in the lives of Javanese communities. In Bejen Subdistrict,

Temanggung Regency, this performance tradition functions not only as popular entertainment but also as an integral part of
everyday social lite, developing distinctive characteristics that differentiate it from kuda lumping in other regions. In this area, at
least three variants of kuda lumping dance movements are recognized: the classical-religious variant, the variant established
through the 1972 consensus of the Regional Cultural Inspection Office (Idakeb) of Temanggung Regency, and the mass-oriented
variant. These three variants are often performed together within a single performance repertoire. Despite its rich forms and long
historical presence, historical studies that specifically examine the existence and development of kuda lumping performances in

Bejen Subdistrict remain very limited. This study aims to reveal the dynamics of the development of kuda lumping performances
in Bejen Subdistrict, Temanggung, while highlighting local inspirations that have shaped the cultural life of the community. A

historical method is employed by placing written primary sources on an equal footing with oral traditions and traditional Javanese
historiography, particularly Serat Kramaleya, a_Javanese-language manuscript written in 1922 that contains descriptions of kuda

lumping performances of its time. The findings indicate that kuda lumping performances in Bejen Subdistrict emerged alongside
the development of Javanese-Islamic culture in Temanggung. Political upheavals following the events of the 30 September
Movement in 1965 temporarily halted these artistic activities. However, in the subsequent period, kuda lumping experienced
significant development. The formalization of kuda lumping dance concepts by the Temanggung Idakeb in 1972 marked a new
phase, in which the art form came to function not only as entertainment but also as a medium for transmitting local wisdom and
providing social education for the community.

Keywords: Kuda Lumping; Folk Performance; Non-Court Javanese Arts; Cultural Dynamics; Bejen Subdistrict.

Abstrak

Seni kuda lumping merupakan salah satu bentuk hiburan rakyat yang lekat dengan kehidupan masyarakat Jawa. Di Kecamatan
Bejen, Kabupaten Temanggung, seni pertunjukan ini tidak hanya berfungsi sebagai sarana hiburan, tetapi juga menjadi bagian
penting dari keseharian masyarakat serta berkembang dengan karakteristik khas yang membedakannya dari kuda lumping di
daerah lain. Di wilayah ini dikenal setidaknya tiga varian gerak tari kuda lumping, yaitu varian klasik-religius, varian hasil konsensus
Inspeksi Daerah Kebudayaan (Idakeb) Kabupaten Temanggung pada 1972, dan varian massal. Ketiga varian tersebut kerap
dipentaskan secara bersamaan dalam satu repertoar pertunjukan. Meskipun memiliki kekayaan bentuk dan sejarah yang panjang,
kajian sejarah yang secara khusus membahas eksistensi seni pertunjukan kuda lumping di Kecamatan Bejen masih sangat terbatas.
Kajian ini mengungkap dinamika perkembangan seni pertunjukan kuda lumping di Kecamatan Bejen, Temanggung, sekaligus
menyoroti inspirasi lokal yang membentuk kebudayaan masyarakat setempat. Metode sejarah digunakan dengan menempatkan
sumber primer berupa dokumen tertulis sejajar dengan tradisi lisan serta historiografi tradisional Jawa, khususnya Serat Kramaleya,
sebuah serat berbahasa Jawa yang ditulis pada 1922 dan memuat deskripsi mengenai pertunjukan kuda lumping pada masanya.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa seni pertunjukan kuda lumping di Kecamatan Bejen tumbuh seiring dengan perkembangan
kebudayaan Jawa-Islam di Temanggung. Dinamika politik pascaperistiwa Gerakan 30 September 1965 sempat menghentikan
aktivitas seni ini. Namun, setelah periode itu, seni kuda lumping justru mengalami perkembangan signifikan. Pengesahan konsep
gerak tari kuda lumping oleh Idakeb Kabupaten Temanggung pada tahun 1972 menandai babak baru, di mana seni kuda lumping
berperan tidak hanya sebagai hiburan, tetapi juga sebagai medium pewarisan nilai kearifan lokal dan pendidikan sosial masyarakat.

Kata Kunci: Kuda Lumping; Pertunjukan Rakyat; Seni Jawa Non-Istana; Dinamika Budaya; Kecamatan Bejen

S7



Florentinus Galih Adi Utama et a/ (Tontonan, Tatanan, dan Tuntunan: Seni Pertunjukan Kuda Lumping)

Pendahuluan

Selain sebagai salah satu daerah penghasil
tembakau terbesar di Indonesia, Kabupaten

dikenal

Temanggung  juga dengan  seni
pertunjukan kuda lumping yang khas. Tidak
tanggung-tanggung,  Pemerintah ~ Kabupaten

Temanggung mendukung penuh agar kesenian
kuda lumping menjadi identitas lokal yang
diharapkan  dapat

seni pertunjukan

menasional.  Semangat

pelestarian tersebut turut
didukung penuh oleh masyarakat Temanggung
dengan aktif berpartisipasi dalam berbagai kegiatan
pementasan, seperti Pentas Tari Kuda Lumping
Kolosal yang digelar untuk memeriahkan Hari
Ulang Tahun ke-188 Kabupaten Temanggung
pada November 2022 lalu. Kurang-lebih 1.000
pelajar tingkat sekolah dasar secara serentak
membawakan tari kuda lumping di Alun-alun
Temanggung (Halo Semarang 2022; Pemerintah
Kabupaten Temanggung 2022).

Pagelaran acara tari kolosal kuda lumping ini
pada dasarnya bukanlah hal baru di Temanggung,.
Perhelatan tari kolosal kuda lumping yang
dibawakan oleh setidaknya 1.000 penari pernah
diselenggarakan pula pada 2017 dalam rangka
memeriahkan acara Sedekah Turangga Bhumi
Phala di Lapangan Desa Gondang Winangun,
dari

Ngadirejo, Temanggung.

penyelenggaraan acara ini pun tidak berjauhan dari

Tujuan

gagasan upaya pelestarian seni tradisi lokal
(Pemerintah Provinsi Jawa Tengah 2017).
Kecamatan Bejen, sebagai salah satu kecamatan
yang berada di kawasan Temanggung sebelah
utara, bersepakat bahwa seni pertunjukan kuda
lumping telah menjadi bagian dari kehidupan
sehari-hari masyarakat. Sebagai contoh, pada 18
Juli 2023 lalu, pementasan kesenian kuda lumping
diselenggarakan dalam rangka memperingati
Malam 1 Suro atau Tahun Baru Islam 1445 H
dengan menampilkan Turonggo Taruno Mudo,
sebuah kelompok kesenian kuda lumping dari Desa
Congkrang, Kecamatan Bejen (Pemerintah
Kabupaten Temanggung tanpa tahun).

Sejumlah penelitian terhadap kesenian kuda
lumping di Temanggung telah cukup banyak
dilakukan. Namun, penelitian-penelitian terdahulu
cenderung menggunakan pendekatan seni untuk

mengamati upaya masyarakat untuk melakukan

S8

preservasi (Ibda et al 2019), inovasi (Rokhim,
2018), atau bentuk-bentuk pembinaan generasi
muda dan kelompok seni dalam tujuan pelestarian
tari kuda lumping di Temanggung (Irawati et al.
2023). Meskipun telah mendudukkan seni kuda
lumping sebagai subyek penelitian, tetapi sisi
diakronis masih luput dari perhatian.

Lebih lanjut, dalam penelitian-penelitian
terdahulu penjelasan terkait kesejarahan kuda
lumping di Bejen terbatas pada narasi singkat
tradisi lisan yang diwariskan lintas generasi, dan
berkutat di sekitar periode pengesahan Inspeksi
Daerah Kebudayaan Temanggung 1972 (Idakeb
72))
meminimalisasi bentuk atau varian yang berbeda

sebuah kanonisasi gerak tari untuk
jauh dari pakemtari kuda lumping Temanggungan,
yang  sekaligus kekhasan  yang

membedakannya dengan tari kuda lumping

memberi

lainnya. Padahal di sisi lain, pengesahan konsep tari
tersebut dapat pula dipandang sebagai sebuah
bentuk standardisasi budaya oleh pemerintah yang
dimungkinkan memperkecil ruang-ruang
kreativitas. Namun pada praktiknya, masyarakat
secara organik tetap menampilkan gerak tari klasik
pra Idakeb 1972 sekaligus membentuk sebuah
yang adaptif terhadap

perkembangan zaman, atau yang mereka sebut

genre gerak tari
dengan gerak tari massal. Maka, penting dilakukan
penelitian sejarah yang menyasar perubahan dari
masa ke masa tentang seni kuda lumping di
Temanggung, setelah

terdampak pengesahan gerak tari Idakeb 72. Lebih

terutama  eksistensinya

jauh, penelitian ini diharapkan dapat mengisi celah
Jawa terkait
perkembangan seni pertunjukan kuda lumping di

historiografi kebudayaan
Kecamatan Bejen sebagai bagian dari Kabupaten
Temanggung dalam upaya, selain melengkapi
narasi makro historis seni pertunjukan di wilayah
tersebut, juga untuk mengetahui inspirasi lokal
masyarakat yang membedakannya dengan wilayah
lain.

Metode

Penelitian ini menggunakan metode sejarah yang
meliputi tahap pemilihan topik, hAeuristik, kritik
sumber, verifikasi, dan diakhiri dengan penulisan
sejarah (Kuntowijoyo 2018, 69-82). Pemilihan
topik penelitian terintegrasi dengan kegiatan



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 57-66 | E-ISSN: 2443-0110

Kuliah Kerja Nyata Angkatan 66 Universitas
Sanata Dharma di Kecamatan Bejen, Temanggung
yang diselenggarakan pada tahun 2023. Dengan
demikian, batasan spasial penelitian mencakup
wilayah  administratif =~ Kecamatan  Bejen,
Temanggung, Jawa Tengah. Batasan temporal awal
yang diambil yaitu periode 1965 sebab pada tahun
inilah terjadi tragedi berskala nasional yang diduga
kuat berimbas pada gerak laju perkembangan seni
kuda lumping. Sementara tahun 1998 dipilih
sebagai batas temporal akhir didasarkan pada
pertimbangan atas berakhirnya pemerintahan
Orde Baru, suatu pemerintahan yang lekat dengan
label keamanan dan keteraturan.

Kelangkaan sumber tekstual berupa
dokumen tertulis terkait sejarah seni pertunjukan
kuda lumping di Kecamatan Bejen disiasati dengan
memanfaatkan sumber-sumber lisan yang hingga
kini

masyarakat tempatan, baik berupa sejarah lisan

masih mengendap dalam pemikiran

maupun tradisi lisan. Sejarah lisan menempatkan
keterangan langsung saksi mata terhadap suatu
peristiwa sebagai prioritas, sedangkan tradisi lisan
bergerak dalam transmisi ingatan kolektif dari
generasi ke generasi selanjutnya, yang bernilai guna
bagi masyarakat pendukungnya (Margana 2004,
16-17). Berkenaan dengan problematika tradisi
lisan, baik masih dalam bentuk tutur maupun
sudah dituliskan, sebagai sumber sejarah, tahap
bersifat
keterangan bersejarah harus dilakukan dalam

pemisahan unsur kosmologis  dari
tujuan mendapatkan nilai-nilai historis, khususnya
fakta  mentalitas = masyarakat  pendukung

(Danandjaja 1982, 66; Vansina 2014, 27).

Kedudukan Seni Pertunjukan Kuda Lumping
dalam Kebudayaan Jawa

ecara umum, kebudayaan universal dipahami
sebagai keseluruhan pola gagasan, perilaku, serta
hasil cipta manusia yang berkembang dalam
kehidupan bermasyarakat dan diperoleh melalui
proses pembelajaran. Lebih lanjut, kebudayaan
universal dapat diklasifikasikan ke dalam tujuh
unsur pokok, yaitu sistem mata pencaharian, sistem
peralatan dan teknologi hidup, sistem sosial,
bahasa, kesenian, sistem pengetahuan, serta sistem
kepercayaan atau religi (Koentjaraningrat 1990,
204). Berdasar pernyataan tersebut, sebagai salah

59

satu unsur kebudayaan universal, kesenian dapat
dipahami melalui kompleksitas sistem gagasan
(ide/pemikiran), tindakan/aktivitas (aksi), dan
hasil karya (produk) manusia yang diperoleh
melalui proses belajar.

Demikian juga dengan seni pertunjukan
kebudayaan Jawa. Dari sejumlah ragam seni
pertunjukan dalam kebudayaan Jawa yang ada
sekarang ini, tari rakyat masih memiliki daya tarik
tersendiri, baik bagi masyarakat pencipta maupun
penikmat. Pada dasarnya, istilah tari rakyat
digunakan untuk membedakan antara bentuk tari
istana dan nonistana. Bila dibandingkan dengan
tari istana, tari rakyat memiliki keunggulan dalam
pengorganisasian bentuk, gerakannya lebih bersifat
natural, instingtif, dan ekspresif. Tersebab
impresinya yang sedemikian kuat, memudahkan
masyarakat umum dalam memahami dan
menarikan tari rakyat. Seni yang tumbuh di luar
tembok istana ini tidak terpaku pada standar estetik
tari klasik yang lahir dari gagasan para seniman
kerajaan. Meski secara dominan gerak tari rakyat
yang disajikan terkesan sederhana dan mudah
dilakukan oleh siapa pun, namun pada dasarnya
gerakan tersebut telah melalui proses koreografis
dari pencipta (Humardani 1983, 6).

Baik tari rakyat maupun istana, keduanya
tumbuh dan saling memengaruhi. H Doubler
menyatakan bahwa tari istana memperhalus sifat
kasar tari rakyat, sedangkan tari rakyat memberikan
vitalitas terhadap bentuk-bentuk tari yang baru
(H'Doubler 1959,  17-19).

menambahkan, ciri-ciri yang melekat pada tarian

Kussudiardja

rakyat ialah kesederhanaan, yang mencakup gerak,
irama, pakaian, riasan, maupun tema yang
dibawakan. Warna-warna pakaian yang digunakan
pun terbilang sederhana, yakni didominasi warna
putih, hitam, dan merah (Kussudiardja 1992, 4).
Secara khusus di Jawa Tengah, bentuk-bentuk seni
pertunjukan rakyat yang berkembang sejak tahun
1930-an beberapa di antaranya ialah, drama tari
topeng, kuda lumping/kuda kepang, dan tledhek
(Sujarno 2003).

Istilah kuda lumping oleh masyarakat Jawa
Tengah seringkali digunakan secara tumpang
tindih dengan kuda kepang (jaran kepang),
Jjaranan, jathilan, bahkan reyog. Sifat arbitrer dalam
penamaan tari rakyat yang menggunakan tiruan
kuda sebagai alat peraga ini acap kali ditemukan di



Florentinus Galih Adi Utama et a/ (Tontonan, Tatanan, dan Tuntunan: Seni Pertunjukan Kuda Lumping)

tengah masyarakat, baik pelaku, penyelenggara,
maupun penikmatnya. Merujuk pada artikel
Kajawen terbitan 1937, jaranan didefinisikan
sebagai benda yang dibuat menyerupai fisik kuda,
yang kemudian digunakan oleh anak kecil layaknya
mengendarai kuda. Lain halnya dengan jaran
kepang (kuda kepang, kuda lumping), yang juga
sering disebut reyog. Frasa jaran kepang dimaknai
sebagai “tiruan kuda yang terbuat dari anyaman
bambu” (Poerwadarminta 1939, 82). Tiruan kuda
ini biasanya dimainkan oleh kalangan dewasa dan
termasuk dalam ranah pertunjukan. Kunci
terdapat di  kaki yang
menggambarkan gerak-gerik kuda, kemudian

pergerakannya

tangan si pengemudi akan menari disertai dengan
pergerakan leher seturut irama (pacak gulu).
Dalam pementasannya, tari jaran kepang acap kali
disertai dengan fase mendem atau kesurupan yang
menyebabkan penarinya hilang kesadaran lalu
tidak jamak
dikonsumsi, seperti batang padi, bunga, bahkan
pecahan kaca (“Kajawen” 1937).

Di sisi lain, jathilan dapat diartikan sebagai

menyantap benda-benda yang

musik yang digunakan untuk mengiringi para
penari kuda lumping (jathil), pelafalan irama
musik tersebut sebagai berikut: ki/ kil pak, kil kil
nong, kil kil gung, dang gen tak, dang gen gung,
dhung dhung tak, dhung dhung gung, dhung
dhung, dang gen tak gung, dhung dhung, dang gen
tak gung (“Pusaka Jawi” 1926). Walau penggunaan
istilah kuda lumping oleh masyarakat Jawa Tengah
hingga saat ini masih berpaut sengkarut, tetapi
kesemuanya itu merujuk pada satu seni
pertunjukan rakyat yang serupa, yakni tari kuda
lumping, yang menempatkan tiruan kuda sebagai
instrumen utama dalam tarian.

Dalam konsep pertunjukan tradisi, kuda
lumping memiliki fungsi yang melekat dalam
bentuk kesenian rakyat. Ungkapan “tontonan,
tuntunan, dan tatanan “menjadi slogan yang selalu
dilekatkan dengan manifestasi pertunjukan tradisi
kuda lumping. Ungkapan tersebut mengacu pada
tiga interpretasi. Tontonan diartikan sebagai fungsi
pertunjukan tradisi yang memiliki daya menghibur.
Hal ini tidak lepas bahwa ekspresi tarian kuda
lumping memberikan ruang untuk menikmati
pengalaman visual bagi para penonton yang hadir
ada setelah

menyaksikan pertunjukannya (Hardiarini et al

sehingga kepuasan  psikologis

60

2022; Rokhim 2019). Interpretasi tuntunan
diartikan sebagai fungsi pertunjukan tradisi yang
memiliki gagasan nilai dan kepercayaan masyarakat
yang diarahkan pada ranah edukasi bagi para
penontonnya. Melalui permainan simbol bentuk
tarian, kuda lumping mencitrakan perwujudan
ruang permenungan untuk menjadi pengeling-
eling atau pengingat terhadap nilai kearifan lokal
Jawa, bahwa di dalam manusia selalu ada
peperangan batin antara diskresi baik dan buruk
(Susanti dan Kurniawan 2020; Sumanto 2022).
Semua gagasan ini didasarkan pada perwujudan
keselarasan dan keharmonisan budi manusia dalam
menuju sangkan paraning dumadi, atau asal-
muasal manusia. Dan terakhir, interpretasi tatanan
diartikan sebagai fungsi pertunjukan tradisi yang
pada

pengguna bentuk kesenian tersebut. Tatanan

membentuk corak sosial masyarakat
mengacu pada sistem kebudayaan yang muncul
pada
kebiasaan hidup (Susanti and Kurniawan 2020;
Sumanto 2022; Hartono dan Lanjari 2018).

Tatanan yang hendak diwujudkan tidak bisa

masyarakat tersebut dan membentuk

dilepaskan dari nilai-nilai kearifan lokal Jawa yang
dianut  sebagai

pengguna kesenian kuda lumping.

panutan hidup masyarakat

Legenda Kesenian Kuda Lumping

kuda
Temanggung kuat diyakini telah berkembang di

Eksistensi  tari lumping di wilayah
tengah masyarakat Jawa Tengah pada abad XIX.
Keyakinan tersebut dapat ditelusuri melalui tradisi
lisan berupa legenda yang tersebar dari mulut ke
mulut dan mengakar kuat dalam pemikiran
masyarakat pendukungnya hingga sekarang ini.
Legenda merupakan cerita rakyat yang dianggap
benar-benar pernah terjadi, ditokohi oleh manusia
dan terkadang diwarnai oleh kekuatan-kekuatan
adikodrati. Legenda sering kali pula dipandang
sebagai “sejarah kolektif” tidak tertulis, yang
dimungkinkan telah mengalami distorsi narasi
sehingga kisah yang kini dituturkan kerap jauh
berbeda dengan peristiwa sebenarnya. Dicermati
dari sifatnya, legenda cenderung migratoris, yaitu
dapat meluas ke luar daerah asalnya. Oleh sebab
itu, jika legenda hendak dijadikan sebagai bahan
rekonstruksi sejarah suatu kolektif, maka sifat-sifat

folklor di dalamnya harus dipisahkan terlebih



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 57-66 | E-ISSN: 2443-0110

dahulu, seperti unsur atau mitos

(Danandjaja 1982, 66).

Satu varian legenda yang diyakini menjadi
terciptanya kuda

Temanggung ialah kisah asmara antara Prabu

pralogis

dasar tari lumping di
Klana Sewandana dari Kerajaan Bantar Angin
dengan seorang putri dari Kerajaan Daha, bernama
Putri Sangga Langit. Prabu Sewandana yang
merupakan keturunan Sunan Kali Jaga bermaksud
untuk memperistri Putri Sangga Langit yang masih

Buddha.
penolakan dari pihak keluarga Putri Sangga Langit

memeluk agama Karena muncul
tersebab perbedaan keyakinan, maka terjadilah
perselisihan antara kedua pihak. Prabu Sewandana
memutuskan untuk mengangkat senjata terhadap
Raja Singa Barong, ayah dari Putri Sangga Langit.
Perang berkuda tersebut dimenangkan oleh Raja
Singa Barong. Prabu Sewandana kemudian
meminta pertolongan dari seorang suci bernama
Begawan Surya Kusuma. Oleh Sang Begawan,
cemeti kamandiman dipercayakan kepada Prabu
Sewandana untuk digunakan dalam perang kedua.
Selain itu, Prabu Sewandana disarankan membawa
serta dua jenis prajurit, yakni prajurit berpakaian
jenaka dan prajurit berpakaian menyeramkan,
dengan diiringi instrumen musik berupa kendhang
(gendang), bendhik/bendhe (gong berukuran
kecil), serta gong. Keberadaan prajurit berpakaian
jenaka dan menyeramkan, serta dilecutkannya
cemeti kamandiman menyebabkan Raja Singa
Barong terlena dalam perang kedua. Setelah
mengakui kekalahannya, Raja Singa Barong
menyerahkan putrinya untuk dinikahi Prabu
Sewandana. Putri Sangga Langit kemudian dibawa
ke kerajaan Bantar Angin dan diislamkan agar satu
keyakinan dengan Sewandana (Ahmad Daroji,
wawancara, 20 Juli 2023).

Garis besar kisah awal mula tari kuda
lumping di Temanggung seperti tersebut di atas,
secara langsung mengingatkan akan asal-usul tari
reog Ponorogo, Jawa Timur. Meskipun terdapat
kesamaan pada nama-nama tokoh utama, tetapi

kedua
memperlihatkan perbedaan yang signifikan. Salah

alur cerita dari legenda tersebut
satu perbedaan tersebut dapat ditemukan pada
latar belakang konflik antara Prabu Sewandana
dengan Raja Singa Barong. Di Temanggung, Singa
Barong dikenal sebagai ayah dari Putri Sangga

Langit. Sementara dalam legenda reog Ponorogo,

61

Singa Barong bukanlah seorang raja, melainkan
patih kerajaan Kediri. Ia ditugaskan oleh Raja
Kediri untuk menghadang rombongan Prabu
Sewandana yang hendak melamar Dewi Sangga
Langit (Sujud 2007, 51)
Perbedaan kedua
belakang keagamaan. Di Temanggung, Prabu

terletak pada latar
Sewandana dikisahkan telah beragama Islam yang
merupakan keturunan dari wali ternama, yaitu
Sunan Kali Jaga. Setelah berhasil memenangkan
pertempuran, ia pun mengislamkan Putri Sangga
Langit. Berbeda dengan di Ponorogo, latar
belakang keagamaan yang mewarnai kisah masih
berada di lingkup temporal periode Hindu-
Buddha. Nuansa keagamaan dan pengislaman
salah satu tokoh dalam asal-usul tari kuda lumping
di Temanggung semakin menegaskan bahwa seni
pertunjukan ini dimaksudkan sebagai media
islamisasi di wilayah Jawa Tengah pascaruntuhnya
pengaruh kerajaan Hindu-Buddha di Jawa Timur.

Terakhir, perbedaan ketiga terletak pada
pengkisahan inspirasi tari kuda tercipta. Di
Temanggung, tari kuda lumping tercipta dari
fragmen kisah ketika Prabu Sewandana disarankan
menyusun dua jenis prajurit berkuda dengan ciri
busana yang berbeda, yakni busana jenaka dan
menyeramkan. Sedangkan di Ponorogo, mula tari
diyakini terinspirasi dari syarat yang diajukan Putri
Sangga Langit ketika akan dipinang oleh Prabu

Sewandana.

Dari perbandingan teks dan dengan
mempertimbangkan sifat legenda yang migratoris,
diperoleh pengertian bahwa kisah Prabu

Sewandana di Temanggung besar kemungkinan
merupakan varian legenda dari Ponorogo, Jawa
Timur. Walaupun didapati telah terjadi distorsi
yang cukup kentara, tetapi persamaan dalam
penokohan dan tema besar yang dijunjung antar
keduanya tidak dapat ditepikan. Kisah tentang asal
mula tari kuda lumping memperlihatkan adanya
yang kuat kedua
pendukungnya. Hubungan tersebut dapat diamati

relasi antar masyarakat
dari kuatnya nuansa islamisasi yang terkandung
dalam legenda kuda lumping di Temanggung, yang
mengindikasikan bahwa seni pertunjukan kuda
lumping di Temanggung mulai berkembang ketika
Jawa transisi

munculnya kerajaan-kerajaan Islam di pedalaman

Tengah memasuki periode



Florentinus Galih Adi Utama et a/ (Tontonan, Tatanan, dan Tuntunan: Seni Pertunjukan Kuda Lumping)

pascaredupnya hegemoni Majapahit pada akhir
abad XV.
Legenda kedua oleh

masyarakat Bejen sebagai cikal bakal lahirnya tari

yang  diyakini

kuda lumping di Temanggung ialah ketokohan
Pangeran Dipanegara, seorang pangeran berdarah
Kasultanan Ngayogyakarta Hadiningrat, yang
api terhadap
dominasi Pemerintah Kolonial Belanda pada tahun
1825-1830. Menurut masyarakat Bejen, tari kuda
lumping klasik terinspirasi dari keyakinan akan

terhadap

mengobarkan pemberontakan

kontribusi  rakyat  Temanggung
perjuangan Pangeran Dipanegara dalam bentuk
bantuan pasukan berkuda (Supriyono dan
Haryanto, wawancara, 21 Juli 2023). Berbeda
dengan legenda Prabu Sewandana yang dengan
jelas terdapat kronik jalannya peristiwa, rincian alur
cerita legenda dukungan Temanggung kepada
Pangeran Diponegoro ini tidak terlalu jelas
dikisahkan. Narasi hanya berkisar tentang adanya
prajurit bantuan dari Temanggung bagi Pangeran
Diponegoro. Tautan antara tradisi lisan ini
masyarakat

adanya intensi

Temanggung untuk melegitimasi kuda lumping

mengindikasikan

sebagai representasi nyata keterlibatan mereka
dalam perjuangan atau pemberontakan ternama,
sekaligus terakhir,
penetrasi Belanda di tanah Jawa. Meskipun kronik

dari bumiputra terhadap

peristiwa tidak diceritakan secara jelas, tetapi sepak
terjang pasukan berkuda Temanggung dalam
legenda tersebut digarisbawahi oleh masyarakat
telah memainkan peran penting sehingga dijadikan
inspirasi dalam menggagas konsep tari kuda
lumping.

Hubungan antara manusia dengan kuda bagi
masyarakat Temanggung hingga awal abad XX
dapat ditelusuri melalui catatan-catatan historis
yang ditulis oleh bumiputra Jawa. Adalah kisah
Raden Ardakandha Raden Ngabehi
Suradipura yang melakukan perjalanan pada tahun
1905 untuk mencatat
petilasan peninggalan zaman Hindu-Buddha di

dan
semua tempat-tempat

sekitar Jawa Tengah. Ketika rombongan tiba di
Temanggung, selain mencatat bahwa daerah
tersebut tersohor dengan tembakaunya, keduanya
juga mengisahkan tentang kelebihan kuda-kuda
dari gunung atau Bukit Margawati, Temanggung.
Kuda yang berasal dari sekitar gunung tersebut,
dipandang memiliki kualitas terbaik. Bahkan,

62

karena kualitasnya yang melebihi kuda pada
umumnya, kuda Margawati dipercaya sebagai
keturunan dari kuda dari dunia mitologi, yakni
kuda sembrani (Suradipura 1905, 131-132).
Berkenaan dengan fase kerasukan (trance)

kuda
Temanggung, baik historiografi tradisional Jawa

dalam pertunjukan tari lumping di
maupun catatan Belanda telah merekam jelas
fenomena tersebut sebagai salah satu bagian dari
tari kuda pada awal abad XX. Menurut Pigeaud,
kerasukan dalam tari kuda merupakan fenomena
umum yang terjadi di wilayah afdeeling Kedu dan
kawasan sekitar pegunungan di Jawa Tengah.
Seperti halnya kesaksian Brandts Buys yang
menyaksikan seni pertunjukan tari kuda di

Kledung,
pengamatannya, setidaknya terdapat tujuh orang

Parakan, = Temanggung.  Dalam
penari kuda, yang salah satunya merupakan
pemimpin kelompok. Musik pengiringnya terdiri
dari tiga instrumen wutama, yaitu angklung,
gendang, dan gong. Pertunjukan dimulai dengan

sebelum beralih ke

pertarungan antar penari itu sendiri. Setelah

gerakan teratur gerak
beberapa waktu melakukan gerakan berputar-

putar, beberapa di

mengalami kesurupan. Jalan keluar agar terbebas

antara penari tersebut
dari kondisi ini ialah dengan memercikkan air
bunga ke wajah dan mengusapkannya ke tangan
para penari serta memisahkan mereka dari kuda
lumping (Pigeaud 1938, 226).

Sementara itu dalam Serat Kramaleya,
sebuah karya sastra Jawa yang berisi tentang ajaran
dalam menjalani kehidupan, perihal kesurupan
dalam pertunjukan tari kuda dikisahkan seperti:

XI. Sinom

(84) Jayadi gantya sumewa | dinangu heh
kadipundi| waton ngelmining jathilan | tutur
ingkang wus kawarti | kang jathil yen wus
nitih | jaranan kepang winantu | tabuhan
akung terbang | kendhang winor ing sesingir
| mawa dupa kumutuk sinidhikara ||

(85) Kalamun wus tinarima | kuda
ambandhang tan sipi | kang nitih tanpa
pangrasa | yen sampun tiba gumlinting | saya
seseg kang singir | bengkrakan suka
kalangkung | yeku wus kasembadan | antuk
dedalaning gaib | Pak Jayadi umatur inggih
sanyata ||



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 57-66 | E-ISSN: 2443-0110

(86) Tabon kang sinudarsana | saking dhikir
nap sambadi | sumangga rinaosena | solahe
ingkang anjathil | tan pegat ngentrog wentis
| rem-rem ayam pacak gulu | manthuk-
manthuk kewala | mat nyamleng kadya wong
dhikir | ing tyas ngucap hu anut wetuning
napas ||

(87) Tanpa wus muhung mangkana | nut
tabuhan wor ing singir | manawi sampun
sembada | tan kontit salah sawiji | dangu-
dangu sayekti | kang anjathil antuk luyut | lir
pecat jiwa kendhang | kabuka kabuling singir
| kudu bandhang kang nitih anut saparan ||
(88) Katoging pambandhangira | rebah
sareng gumalinting | pangraos ingkang
kawawang | sumerep suwargan adi | ingkang
badhe den geni | benjang sapraptaning
lampus | seseging tetabuhan | punika
ingkang den esthi| nyuwun gesangipun kang
wus manjing swarga || (Wreksawijaya 1909,
69-70).

Terjemahan:
(84) Giliran Jayadi menghadap | ditanyai,
seperti apa | aturan ilmu jathilan? | Cerita
yang telah tersebar | yang menari, jika sudah
mengendarai | kuda kepang bersamaan |
gamelan gong tamborin | gendang menyatu
dalam kidung | dengan dupa menyala
didoakan. ||

(85) Jika sudah diterima | kuda (kepang)
menerjang keras. | Yang mengendarai tidak
merasakan | bahwa sudah jatuh terguling. |
Semakin cepat lagunya | saling berteriak,
sangat senang. | Ya itu sudah terkabulkan |
mendapatkan sarana gaib. | Pak Jayadi
berkata, benar adanya. ||

(86) Tetua yang dihormati | dari (seperti)
dzikir tetapi teguh. | Silakan dipikirkan |
tingkahnya yang menari | tidak henti
menghentak paha | mata tertutup leher
bergerak (ke kanan-kiri) | mengangguk-
angguk saja. | Sangat nyaman seperti orang
berdzikir | di hati berkata “hu” mengikuti
keluarnya nafas. ||

(87) Tanpa henti hanya demikian
mengikuti suara bercampur di kidung. | Jika
sudah benar | tidak tertinggal salah satu |
lama-lama

sungguh

yang menari

63

mengalami kelepasan (roh) | seperti lepas
jiwa hanyut | terbuka, terkabulnya kidung |
harus menerjang yang mengendarai
mengikuti sembarang (arah). ||

(88) Berakhirnya penerjangannya | jatuh
bersama bergulingan. | Perasaan yang
dilihat, | melihat surga | yang akan ditempati
| esok ketika meninggal. | Cepatnya irama |
itu yang dipikirkan | memohon kehidupan
yang sudah berada (di) surga ||

(89) Kekhawatiran hati jika | betah di situ
selamanya. | Yang nikmat tanpa bandingan |
jangan tiba-tiba engkau itu | karena belum
tempat yang sudah
ditentukan. | Hanya pesanku kepadamu |

takdirmu | itu

datangnya alam sakratul | jangan lupa itu
yang akan didatangi ||

Fragmen tembang mancapatyang diambil
dari Serat Kramaleya di atas dengan jelas
mengisahkan tentang fase kerasukan yang dialami
oleh para penari kuda. Mula fase kerasukan diawali
ketika para penari menari secara bersamaan
mengikuti irama gamelan yang dilantunkan.
Dikatakan bahwa jika gerak dan nafas penari telah
menyatu dengan irama musik, maka kemungkinan
besar jalan untuk pelepasan roh akan segera
didapatkan. Karena roh telah lepas, tubuh tidak lagi
dapat dikendalikan, sehingga ia akan menerjang tak
segala arah. Menurut Serat
Kramaleya, yang dikhawatirkan ketika para penari

beraturan ke

sudah memasuki fase ini ialah, bahwa roh mereka
tidak dapat kembali ke tubuhnya lagi karena telah
merasa nyaman berada di alam gaib.

Dari penjelasan di atas, diperoleh pengertian
bahwa fenomena trance belum tentu terjadi dalam
setiap pertunjukan tari kuda kepang. Meskipun
sekelompok penari sama-sama telah melakukan
repetisi gerak tari yang disesuaikan dengan irama
musik, tidak semua dari para penari tersebut dapat
merasakan atau mengalami ¢trance. Bila beberapa di
antara mereka memasuki fase france, seni
pertunjukan ini telah menyiapkan mitigasi atau
penanggulangan agar tidak terjadi hal-hal yang
membahayakan, baik bagi penonton maupun si

penari itu sendiri.

Kuda Lumping dalam Turbulensi Politik



Florentinus Galih Adi Utama et a/ (Tontonan, Tatanan, dan Tuntunan: Seni Pertunjukan Kuda Lumping)

Berkenaan dengan periode pendudukan Jepang
dan Masa Bersiap di Indonesia, ingatan masyarakat
Bejen terhadap perkembangan tari kuda lumping
dapat dikatakan terbatas, atau dapat dianggap
memudar. Memudarnya ingatan akan periode
tersebut besar kemungkinan disebabkan karena
faktor usia dan pewarisan ingatan yang cenderung
telah mengalami distorsi. Seperti dikisahkan oleh
Ahmad Daroji
Temanggung, bahwa pra 1965 pada dasarnya kuda
lumping sudah dipentaskan. Namun, rincian

warga dusun Loji, Bejen,

periodisasi perkembangan seni tersebut pada
1965 tidak  dapat
dijelaskannya lebih jauh. Berbeda halnya ketika ia

tahun-tahun  sebelum
menjelaskan pagelaran seni kuda lumping pasca-
1965. Menurutnya, setelah peristiwa Gerakan 30
September terjadi, kelompok seni kuda lumping
dibubarkan karena adanya keterlibatan salah
seorang anggota kelompok sebagai simpatisan
Partai Komunis Indonesia. Memasuki periode
pemerintahan Orde Baru, secara berangsur
kesenian kuda lumping kembali dirintis, yang
dibersamai dengan kebaruan aturan
penyelenggaraan seperti pemberlakuan jam malam
dan keterlibatan aktif pemuda sebagai penjaga
keamanan di lingkungan masing-masing (Daroji,

wawancara, 20 Juli 2023).

Aturan-aturan ~ penyelenggaraan  dari
pemerintah yang muncul pascaperistiwa 1965, juga
diamini oleh Eko Haryanto. Menurutnya,

meskipun sempat terhenti, pertunjukan kuda
lumping kembali bersemi pada era Orde Baru, yang
disertai dengan diterapkannya prosedur perizinan.
Walaupun pada dasarnya pertunjukan kuda
lumping tidak pernah dilarang, tetapi surat izin
tetap diperlukan agar acara dapat “berjalan dengan
lancar dan aman” (Wawancara, 20 Juli 2023).
Sarwadi, selaku generasi kedua yang mewarisi
ingatan tentang periode tersebut menambahkan,
setiap penyelenggaraan pentas kuda lumping
diwajibkan untuk melapor sebagai antisipasi jika
terjadi keributan karena keramaian (Wawancara,
20 Juli 2023).

Dari keterangan lisan di atas, agaknya
memori kolektif masyarakat Bejen tentang
mandegnya pementasan dan diberlakukannya
prosedur perizinan pagelaran kesenian kuda
lumping pada 1965, berkelindan erat dengan

pengaruh terjadinya peristiwa G-30-S, secara

64

khusus pengaruhnya di wilayah Jawa Tengah. Jika
ditilik dari narasi historis terkait peristiwa tersebut,
sejumlah besar pihak yang terlibat atau diduga
terlibat dengan PKI, bahkan seorang petani buta
huruf sekalipun, ditampilkan sebagai gerombolan
pembunuh yang harus bertanggung jawab penuh
atas Gerakan 30 September 1965 (John Roosa
2008, 26). Mengingat Temanggung merupakan
kawasan yang didominasi areal pertanian dan salah
satu daerah termakmur di Jawa Tengah pada abad
XIX (Carey 2017, 230), semakin meningkatkan
dugaan tentang kaum tani dari wilayah ini menjadi
simpatisan PKI. Dugaan tersebut diperkuat dengan
adanya bukti yang menunjukkan bahwa PKI
memiliki jumlah anggota terbanyak di Jawa
Tengah daripada provinsi lain berdasar pada
Pemilihan Umum 1955.

Sebagai reaksi atas kup yang terjadi di
Jakarta, maka panglima militer berupaya untuk
menangkap para simpatisan PKI yang tersebar di
Jawa Tengah tersebut. Untuk mewujudkan
rencana itu, Kolonel Sarwo Edhie sebagai kepala
Resimen Para Komando Angkatan Darat
(RPKAD) mendapat perintah dari Komando
Pemulihan =~ Keamanan  dan  Ketertiban
(KOPKAMTIB) untuk memulihkan keamanan
dan ketertiban di Jawa Tengah. Di bawah komando
Mayor Santoso, satu batalion RPKAD tiba di
Semarang pada 17 Oktober 1965 (Cribb 1990,
160-162; Southwood dan Flanagan 2013, 68-70).

Kembali berseminya pertunjukan kuda
lumping di Temanggung pascatragedi 1965,
menandai babak baru tumbuh-kembang bentuk
kesenian tersebut dengan lahirnya konsep Idakeb
’72, atau Inspeksi Daerah Kebudayaan 1972.
Idakeb 72
dimaksudkan untuk mengkanonisasi gerak tari

Inventarisasi melalui  konsep
kuda khas Temanggung yang atraktif sekaligus
membedakannya dengan varian tari kuda dari
daerah lain. Setidaknya 43 motif gerak telah
diinventarisasi dan dijadikan pakem baru dalam
kuda lumping 7emanggungan.

Semenjak kanonisasi gerak tari tersebut disahkan

pementasan

pada tahun 1972, masyarakat Temanggung secara
umum mengidentifikasi konsep gerak tari tersebut

dengan Tari Idakeb “72
(https://temanggungkab.go.id, n.d.)
Meski kekhasan tari kuda lumping

Temanggung telah dibakukan dan telah jamak



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 57-66 | E-ISSN: 2443-0110

dibawakan oleh berbagai kelompok seni di
Temanggung hingga saat ini, tetapi masyarakat
Bejen tetap dapat membawakan tari kuda lumping
berkonsep klasik dan massal. Tari kuda lumping
klasik yang dimaksud ialah adanya nuansa lembut
atau kalem yang mendominasi gerak dan musik
tari. Sementara itu, tari kuda lumping massal
merupakan varian inovasi baru yang selalu
mengikuti perkembangan zaman dan erat bertalian
nuansa keras atau

dengan bersemangat

(Supriyono, wawancara, 20 Juli 2023).
Simpulan

Sejarah seni pertunjukan kuda lumping di
Kecamatan Bejen, Temanggung, bersinggungan
dengan periode islamisasi yang terjadi di kawasan
Jawa Tengah pascameredupnya pengaruh kerajaan
Hindu-Buddha di Jawa Timur.
islamisasi dari Jawa Timur ke Jawa Tengah pada
abad XVI-XVII membawa serta unsur-unsur

Gerak laju

kebudayaan sebelumnya, tidak terkecuali kesenian.
Konversi keyakinan yang terjadi pada periode
tersebut berdampak pada narasi legenda kuda
lumping yang tersebar di Temanggung. Tersebab
yang  demikian  kuat,
mengindikasikan bahwa seni pertunjukan kuda

nuansa  islamisasi
lumping di Temanggung telah menjadi medium
penyebaran agama Islam. Hingga abad XX, seni
pertunjukan kuda lumping umum dipentaskan di
Temanggung dan seringkali menampilkan fase
kesurupan sebagai salah satu bagian dari
pementasan.

Narasi perkembangan kuda lumping di
Bejen, Temanggung terhenti ketika Hindia-
Belanda periode  persiapan

kemerdekaan. Diduga kuat, pewarisan ingatan

memasuki

akan periode ini tidak berlangsung, atau dapat
dikatakan cenderung terputus. Sejarah seni
pertunjukan kuda lumping kembali menunjukkan
pascatragedi G30S 196S.

Walaupun sempat terhenti karena adanya program

perkembangannya

pemulihan keamanan dan ketertiban oleh para
petinggi negara, tetapi geliat seni pertunjukan kuda
lumping justru mengarah ke tren positif.
Kecenderungan tersebut dapat diamati dengan
dibentuknya konsep tari kuda lumping Idakeb 72
sebagai kanon atas ragam varian tari kuda yang

berkembang pada periode tersebut. Tari Idakeb 72

65

sampai saat ini masih menjadi kekhasan seni
pertunjukan kuda lumping Temanggung yang
bersanding dengan tari kuda lumping klasik dan
massal.

Referensi

“Kajawen.” 1937, Januari 13, 1937.

“Pusaka Jawi.” 1926, April 4, 1926.

Carey, Peter. 2017. Takdir: Riwayat Pangeran
Diponegoro (1785-1855). Jakarta: Kompas.

Cribb, Robert. 1990. The Indonesian Killings of
1965-1966: Studies from Java and Bali.
Australia: Centre of Southeast Asian
Studies, Monash University.

Danandjaja, James. 1982. Folklor Indonesia: Ilmu
Gosip, Dongeng, Dan Lain-Lain. Jakarta:
Grafitipers.

H’Doubler, Margaret N. 1959. A Creative Art
Experience . Medison: University of
Wisconsin Press.

Halo Semarang. 2022. “Seribu Pelajar di
Temanggung Serentak Tarikan Kuda

Lumping.” https://halosemarang.id/seribu-
kuda-lumpin

Hardiarini, C. and Firdhani, A.M., 2022. Kesenian
Kuda Lumping: Tinjauan Studi
Multiperspektif. Indonesian Journal of
Performing Arts Education, 2(1): 15-19.
https://doi.org/10.24821 /ijopaed

Hartono, H. dan Lanjari, R., 2018. Kuda Lumping
Dance as Learning Media to Fulfill

Aesthetical and Expression Development of
Young Children. Art and Disegn
Studies, 69: 55-65.
https://www.iiste.org/Journals/index.php/
ADS/article /view/44492.

Humardani, S.D. 1983. Kumpulan Kertas Tentang
Tari. Surakarta: STSI Press.

Ibda, Hamidulloh dan Intan Nasution. 2019.
“Strategi Grup Gagak Rimang dalam

Melestarikan Seni Kuda Lumping di
Temanggung.” Jantra, 14(2): 159-170.

Irawati, Eli dan Ni Kadek Rai Dewi Astini. 2023.
“Pembinaan Seni Pertunjukan Desa
Candisari, Bansari, Temanggung, Jawa
Tengah.” Jurnal Pengabdian Seni, 4 (2):
131-140.



Florentinus Galih Adi Utama et a/ (Tontonan, Tatanan, dan Tuntunan: Seni Pertunjukan Kuda Lumping)

Koentjaraningrat. 1990. Pengantar Ilmu
Antropologi. Jakarta: Rineka Cipta.

Kuntowijoyo. 2018. Pengantar Ilmu Sejarah.
Yogyakarta: Tiara Wacana.

Kussudiardja, Bagong. 1992. Dari Klasik hingga
Kontemporer. Yogyakarta: Padepokan
Press.

Margana, Sri. 2004. Pujangga Jawa Di Bawah
Bayang-Bayang Kolonial. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Pemerintah Kabupaten Temanggung. 2022
“Ribuan Seniman Temanggung Bakal
Meriahkan Pawai Seni
Merdeka.” https://mediacenter.temanggun
gkab.go.id/frontend/d berita/4744

Pemerintah Kabupaten Temanggung. Tanpa
tahun. “Kegiatan Pentas Seni Malam 1
Suro.” https://congkrang-
bejen.temanggungkab.go.id.

Pemerintah Provinsi Jawa Tengah. 2017. “1.000
Penari Jaran Kepang Bakal Meriahkan

Sedekah Turangga
Bhumi.” https://jatengprov.go.id/publik/1
-000-penari-jaran-kepang-bakal-meriahkan-

sedekah-turangga-bhumi/

Pigeaud, Th. 1938. “Javaanse Volksvertoningen.”
In Bijdragen Tot de Beschrijving van Land
En Volk. Nederlands: Volkslectuur.

Poerwadarminta, W.J.S. 1939. Baoesastra Djawa.
Batavia: ].B. Wolters’ Uitgevers-
Maatschappij.

Rokhim, N., 2018. Inovasi Kesenian Rakyat Kuda
Lumping di Desa Gandu, Kecamatan
Tembarak, Kabupaten
Temanggung. Greget: Jurnal Kreativitas
dan Studi Tari, 17(1).

Roosa, John. 2008. Dalih Pembunuhan Massal:
Gerakan 30 September Dan Kudeta
Suharto. Jakarta: Hasta Mitra.

Southwood, Julie, and Patrick Flanagan. 2013.
Teror Orde Baru: Penyelewengan Hukum
& Propaganda 1965-1981. Depok:
Komunitas Bambu.

Sujarno. 2003. Seni Pertunjukan Tradisional:
Nilai, Fungsi, dan Tantangannya.
Yogyakarta: Kementerian Kebudayaan dan
Pariwisata.

66

Sujud, P.J. Slamet. 2007. “Kajian Historis Legenda
Reog Ponorogo.” Jurnal Bahasa dan Seni 35
(1).

Sumanto, Edi. 2022. “Filosifis Dalam Acara Kuda
Lumping.” Kaganga:Jurnal Pendidikan
Sejarah dan Riset Sosial Humaniora S (1):
42-49.
https:
S8

Suradipura. 1905. Serat Ardakandha.

Susanti, Sri, and Budi Wahyu Kurniawan. 2020.
“Religious Value in Kuda Lumping Dance.”

Vansina, Jan. 2014. Tradisi Lisan Sebagai Sumber
Sejarah. Yogyakarta: Ombak.

Wreksawijaya. 1909. Serat Kramaleya. Surakarta:
N.V. Mjj t/v d.z. Albert Rusche & Co.

doi.org/10.31539/kaganga.vS5il.37



