Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 132-148 | E-ISSN: 2443-0110

Biografi Kolektif Pemikir Jawa sebagai Pionir Psikologi Nusantara:
Soemantri Hardjo Prakoso, Ki Ageng Suryomentaram, R.M.P. Sosrokartono,
dan Mohammad Subuh

Eunike Sri Tyas Suci

Program Studi Psikologi, Fakultas Psikologi, Universitas Katolik Indonesia Atma Jaya
J1. Jenderal Sudirman 51, Jakarta - Indonesia

Penulis korespondensi: eunike.suci@atmajaya.ac.id
DOIL: https://doi.org/10.14710/jscl.v10i2.64241

Diterima/ Received: 4 Juni 2024; Direvisi/ Revised: 30 Januari 2026; Disetujui/ Accepted: 31 Januari 2026

Abstract

Psychology as it has been taught in Indonesia has largely followed Western frameworks, grounded in Western modes of thought
considered modern, namely, the scientific study of individual mental processes. Scientific inquiry in this tradition relies on

empirical and objective methods, allowing findings to be tested and replicated. Historically, however, the early development of
psychology in Indonesia was more pragmatic, emerging primarily from psychometric training courses rather than from a systematic
engagement with psychology as a scientific discipline in Iine with established epistemological standards. This historical trajectory
raises a critical and reflective question: Is there a form of psychology, or ilmu jiwa, rooted in Eastern values within the archipelago?
And what distinguishes it from Western psychology? These questions form the foundation of the author’s historical and academic
exploration, with a particular focus on Javanese thought. Javanese perspectives were chosen as the primary focus due to the relative

accessibility and availability of relevant literature. Accordingly, this study first examines what is termed Nusantara Psychology.

Through a careful review and verification of sources, the author focuses on four Javanese thinkers or scholars: Soemantri Hardjo

Prakoso, Ki Ageng Suryomentaram, Panji Sosrokartono, and Muhammad Subuh. These thinkers share a defining characteristic
that sets their conceptualizations of the human psyche apart from Western psychology: the central role of spirituality in

understanding human psychological life. The psychological frameworks developed by these Javanese thinkers are expected to

contribute to the future development of Indigenous Psychology as well as Indonesian Psychology (Psikologi Indonesia). Further
research Is encouraged to explore non-Javanese thinkers and to conduct comparative analyses, in order to deepen understanding
of the mental processes of Indonesian people.

Keywords: Collective Biography; Nusantara Psychology; Indonesian Psychology; Javanese Scholars; Candra Jiwa Indonesia.

Abstrak

Psikologi yang diajarkan di Indonesia sebagian besar mengikuti kerangka Barat, yang berlandaskan cara berpikir Barat yang
dianggap modern, yaitu studi ilmiah tentang proses mental individu. Penyelidikan ilmiah dalam tradisi ini mengandalkan metode
empiris dan objektif, sehingga temuan dapat diuji dan direplikasi. Namun, secara historis, perkembangan awal psikologi di
Indonesia lebih bersifat pragmatis, muncul terutama dari kursus pelatihan psikometri, bukan dari keterlibatan sistematis dengan
psikologi sebagai disiplin ilmiah sesuai standar epistemologis yang mapan. Trajektori sejarah ini menimbulkan pertanyaan kritis
dan reflektif: Adakah bentuk psikologi, atau ilmu jiwa, yang berlandaskan nilai-nilai Timur di nusantara? Dan apa yang
membedakannya dari psikologi Barat? Pertanyaan-pertanyaan ini menjadi dasar eksplorasi sejarah dan akademik penulis, dengan
tokus khusus pada pemikiran Jawa. Perspektif Jawa dipilih sebagai fokus utama karena ketersediaan dan aksesibilitas literatur yang
relatif lebih banyak. Dengan demikian, studi ini pertama-tama menelaah apa yang disebut Psikologi Nusantara. Melalui kajian dan
verifikasi sumber secara cermat, penulis memusatkan perhatian pada empat pemikir Jawa: Soemantri Hardjo Prakoso, Ki Ageng
Suryomentaram, Panji Sosrokartono, dan Muhammad Subuh. Keempat pemikir ini memiliki ciri khas yang membedakan
konseptualisasi mereka tentang jiwa manusia dari psikologi Barat, yaitu peran sentral spiritualitas dalam memahami kehidupan
psikologis manusia. Kerangka psikologi yang dikembangkan oleh pemikir-pemikir Jawa ini diharapkan dapat berkontribusi pada
pengembangan Psikologi Nusantara sekaligus Psikologi Indonesia (Psikologi Indonesia). Penelitian lebih lanjut dianjurkan untuk
mengeksplorasi pemikir non-Jawa dan melakukan analisis komparatif, guna memperdalam pemahaman tentang proses mental
masyarakat Indonesia.

Kata Kunci: Ilmu Jiwa Jawa; Psikologi Nusantara; Biografi Kolektif; Pemikir Jawa; Candra Jiwa Indonesia.

132



Eunike Sri Tyas Suci (Biografi Kolektif Pemikir Jawa sebagai Pionir Psikologi Nusantara)

Pendahuluan

Sejarah ilmu psikologi di Nusantara umumnya
dikenal setelah kemerdekaan. Pascaproklamasi
kemerdekaan 1945, “bayi” Indonesia belum
mampu membangun negeri. Pemerintah Kolonial
Belanda belum mau mengakui Indonesia dan tetap
berupaya untuk menguasainya melalui Agresi
Militer pertama (1947) dan kedua (1948).
Akhirnya Belanda mengakui kedaulatan RI melalui
Konferensi Meja Bundar pada 27 Desember 1949.

Pada 1950an Indonesia masih dalam masa
transisi menata diri menjadi sebuah negara yang
berkedaulatan. Setelah ditinggalkan Jepang dan
Belanda, Indonesia mengalami kekosongan dalam
pemerintahan yang harus segera diisi agar
pemerintahan baru tetap berjalan, “fo keep the
machine running’ kata Fuad Hassan (Dahlan dkk.
2007, 120). Maka pengisian posisi-posisi yang
kosong dilakukan dengan apa adanya tanpa “fit and
proper test’ karena memang tidak pernah terpikir
bahwa hal semacam itu diperlukan.

Tidak ada proses seleksi dalam mengisi
kekosongan tersebut. Sarwono (Dahlan dkk. 2007,
166) menggambarkan situasi saat itu sangat
memprihatinkan karena sebetulnya tidak ada yang
siap menduduki jabatan apapun dalam
pemerintahan. Dengan pendidikan yang rendah
mereka harus bersedia mengisi kekosongan yang
ditingggalkan oleh pemerintah kolonial Belanda
dan posisi-posisi baru yang dibentuk oleh
pemerintah Indonesia pascakemerdekaan. Para
pejuang yang biasa bergerilya di hutan kemudian
masuk kota dan ditunjuk menjadi manajer atau
direktur perusahaan yang ditinggalkan oleh
Belanda. Tentara-tentara pelajar yang umumnya
hanya lulus SMP tiba-tiba berubah statusnya
menjadi gubernur tanpa persiapan yang memadai.

Tanggung jawab yang begitu besar membuat
mereka mengalami stres dan psikosomatis. Mereka
mulai menunjukkan  gejala-gejala  gangguan
psikologis seperti gatal tanpa sebab, sesak nafas,
dan lainnya. Semua gejala tersebut langsung hilang
saat mereka mendapatkan cuti sakit. Namun gejala
yang sama muncul lagi saat masuk bekerja. Ini
menunjukkan bahwa secara medis sebetulnya
mereka tidak sakit. Sarwono memaparkan situasi
tersebut dari pengalaman yang dituturkan oleh

seorang dokter jiwa, yaitu Slamet Iman Santoso (7

133

September 1907 — 9 November 2004). Santoso
adalah lulusan sekolah dokter yang didirikan oleh
pemerintah kolonial Belanda bagi “bumi putera”
(pribumi), vyaitu School tot Opleiding van
Inlandsche Artsen atau STOVIA (1926-1932) dan
melanjutkan ke jenjang perguruan tinggi fakultas
kedokteran yang pada masa itu disebut sebagai
Geneeskunde School of Arts Batavia Sentrum
(GHS) (1932-1934).

Slamet Iman Santoso menemukan banyak
pasien yang tidak bahagia atas pekerjaan mereka
(Bianpoen 2002), dimana sebagian diantaranya
mengalami gangguan kejiwaan di tempat kerja.
Dalam pidato pengukuhan Guru Besar UI pada
1952, Slamet tes
diperlukan untuk menempatkan “the right man on
the right place” Maka asesmen psikologis perlu
dilakukan untuk menghindari terjadinya “the right

psikologi

mengemukakan

man on the wrong place” dan “the wrong man on
the right place’, apalagi “the wrong man on the
wrong place.”

Setahun setelah pengukuhan tersebut, pada
3 Maret 1953 Slamet membuka Kursus Asisten
Psikologi yang diselenggarakan oleh Kementerian
Pendidikan. Ini merupakan aksi nyata untuk
membangun manusia Indonesia, meski diakuinya
tanpa pedoman yang jelas. Dalam pidato
pembukaannya, Slamet mengakui bahwa ia seolah-
olah berada di tepi pantai dan membawa peserta
kursus menyeberang tanpa pedoman, tanpa arah,
dan tanpa diketahui kemana mereka menyeberang
(Hasan dalam Dahlan dkk. 2007).

Salah satu peserta kursus tersebut adalah
Saparinah Sadli. Carla Bianpoen dalam buku “70
Take A Bath — Saparinah Sadli’s Story’ (2002)
memaparkan bahwa Ibu Sap, demikian biasa beliau
dipanggil, awalnya belajar ilmu farmasi di
Universitas Gadjah Mada dan kemudian bekerja
pada Apotek Gorkum. Pada 1953 Saparinah
mengikuti latihan psikometri yang diselenggarakan
oleh Slamet dan mengakui bahwa iapun tidak
paham tentang psikometri. Saparinah hanya
mendaftar dan ternyata diterima (Bianpoen 2002).
Kisah ini telah beberapa kali penulis dengar
langsung dari Saparinah saat kunjungan ke
kediaman beliau.

Kursus Asisten psikologi ini menjadi cikal
bakal Lembaga Psikologi yang kemudian bernama
Lembaga Pendidikan Asisten Psikologi. Pada 1955



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 132-148 | E-ISSN: 2443-0110

lembaga ini berubah menjadi Pendidikan Sarjana
di bawah Fakultas Kedokteran
Universitas Indonesia (UI). Perjuangan Slamet
Iman Santoso tidak berhenti, pada 1 Juli 1960
akhirnya didirikan Fakultas Psikologi dengan

Psikologi

dirinya sebagai dekan pertamanya dan Ibu Sap
sebagai salah satu lulusan generasi pertamanya.
Oleh perjuangan Slamet Iman Santoso dalam
meretas jalan kelahiran pendidikan psikologi di
Indonesia, maka ia dinobatkan sebagai Bapak
Psikologi Indonesia.

Narasi di atas bukanlah hal baru bagi
pemerhati sejarah psikologi di Indonesia. Namun
perlu dicatat bahwa awal berkembangnya ilmu
psikologi di Indonesia tidak berangkat dari
keilmuan psikologi, atau ilmu jiwa, serta konsep-
konsep dasar ilmu psikologi tentang kejiwaan
manusia, namun lebih pragmatis untuk melakukan
asesmen psikologis tenaga kerja dalam proses
rekrutmen yang kemudian melembaga menjadi
pendidikan psikologi.

Maka
reflektif, yaitu kapan sebetulnya psikologi sebagai

peneliti melakukan pemikiran
ilmu dikenal di perairan Nusantara? Penelusuran
peneliti dalam buku Dialog Psikologi Indonesia:
Doeloe, Kini dan Esok (Dahlan dkk., 2007)
tokoh

psikologi di Indonesia bahwa sejujurnya mereka

menemukankan pengakuan beberapa

tidak mengetahui kapan “ilmu psikologi” masuk di
Indonesia. Kata “masuk” digunakan di sini, karena
para tokoh psikologi tersebut merasa bidang
psikologi adalah ilmu baru dari Eropa. Hal ini
dinyatakan antara lain oleh Saparinah Sadli, Sarlito
Wirawan Sarwono, dan Sawitri Supardi Sadarjoen.
Kata psikologi itu sendiri sebetulnya istilah Barat,
sehingga ilmu psikologi yang dikenalkan di
Indonesia berangkat dari konsep-konsep budaya
Barat. Sudirgo Wibowo mengakui bahwa psikologi
sebagai ilmu baru yang diperkenalkan dari Belanda
(Dahlan dkk., 2007, 219).

Pemikiran reflektif selanjutnya adalah
sebuah pertanyaan apakah ilmu jiwa yang disebut
sebagai psikologi itu sungguh-sungguh ilmu baru
dari Belanda (Eropa), atau sebetulnya pemikiran-
pemikiran kejiwaan sudah ada di Nusantara dan
dirumuskan dengan menggunakan bahasa dan
ungkapan lokal yang dianggap kurang atau tidak
ilmiah sehingga tidak sesuai standard ilmiah yang

134

diperkenalkan Orang Barat ke tanah air sebagai
cara berpengetahuan yang ilmiah.
Pemikiran-pemikiran reflektif di atas adalah
awal penelusuran akademik peneliti tentang
psikologi, atau ilmu jiwa, di Jawa yang berdasar
pada konsep-konsep budaya Jawa. Hal ini penting
untuk melihat apakah sebelum keilmuan psikologi
Barat diperkenalkan di tanah air, sebetulnya
masyarakat Jawa telah mempunyai pemaknaan
tertentu tentang jiwa dan konsep-konsep
psikologis sebagaimana yang dikemukakan oleh
ahli Barat. Penulis memfokuskan Jawa karena
secara historis Pulau Jawa lebih berkembang
dibanding pulau-pulau lain di perairan Nusantara
sejak pemerintahan kolonial Belanda sampai saat
ini, termasuk diantaranya adalah perkembangan
intelektual. Hal ini memberi jalan para permikir
Jawa untuk menyampaikan dan menyebarkan
pemikirannya tentang kejiwaan manusia berdasar
pada Data statustik

kependudukan saat ini menunjukkan bahwa lebih

konsep filsafat Jawa.

dari separoh penduduk Indonesia berdiam di Pulau
Jawa. Dengan demikian dapat disimpulkan secara
sederhana bahwa budaya Jawa cukup dikenal oleh
mayoritas penduduk Indonesia, tidak hanya oleh
orang Jawa saja. Dengan demikian memelajari ilmu
jiwa yang dirumuskan para pemikir Jawa, atau
disebutkan sebagai ilmu jiwa Jawa, merupakan awal
eksplorasi untuk mengenal lebih jauh ilmu jiwa
Oleh

karenanya peneliti juga perlu melakukan eksplorasi

Nusantara, atau Psikologi Nusantara.

apa itu yang dinamakan Psikologi Nusantara untuk
dapat dipahami bersama.

Metode

Penelusuran ilmu jiwa Jawa perlu metode yang
kredibel. Maka kajian sejarah ini menggunakan
metode penelitian sejarah dengan melalui
beberapa tahap. Wood Gray dkk. dalam bukunya
Historian’s handbook: a key to the study and
writing of history (1964) menyebutkan ada enam
proses yang penting untuk dilakukan dalam studi
penelusuran sejarah, yaitu: 1) pemilihan topik, 2)
penelusuran bukti-bukti sejarah, 3) pencatatan, 4)
melakukan kritik, S) mengonstruksi bukti, dan 6)
komunikasi. Meskipun buku tersebut terbit tahun
1964, namun tetap relevan untuk dijadikan
pedoman karena Gray saat itu juga menyusunnya



Eunike Sri Tyas Suci (Biografi Kolektif Pemikir Jawa sebagai Pionir Psikologi Nusantara)

berdasarkan permintaan para mahasiswanya untuk
dijadikan pegangan bagi para pemula. Dengan
adanya komputer dan Internet, maka banyak
proses penelusuran bukti-bukti sejarah lebih
dimudahkan. Juga pencatatan saat ini bisa langsung
diketik dalam sebuah file di folder khusus pada
topik yang akan ditelusurinya.

Dalam pelaksanaannya, proses penulisan
sejarah  bergulir secara snowball Dengan
mengutamakan ketertarikan yang kuat (passion)
atas topik yang dipilih, maka proses pengumpulan
sumber dan analisa tidak dibatasi oleh waktu dan
tidak merasa dikejar-kejar oleh suatu keharusan
sebagaimana sebuah proyek penelitian pada
umumnya. Dengan demikian, passion adalah kunci
dalam proses penggalian sejarah, khususnya karena
penelusuran sejarah ini dilakukan secara pribadi
dan tidak dalam kerangka proyek penelitian
tertentu.

Pada Tahap Pertama, peneliti memilih topik
terkait
Nusantara. Sebagaimana telah dipaparkan di

dengan  perkembangan  Psikologi
bagian Pendahuluan, ilmu psikologi yang diajarkan
di perguruan tinggi di Indonesia saat ini berbasis
pada tokoh-tokoh pemikir Eropa dan Amerika,
disebut Global North, yang

merumuskan proses mental individu berbasis pada

atau  biasa
budaya Barat. Maka perlu ditelusuri apakah konsep
Eropa dalam berpengetahuan bisa digunakan
untuk menjelaskan kejiwaan masyarakat lokal di
Nusantara yang mempunyai cara berpengetahuan
berbeda. Perlu dicatat juga bahwa perkembangan
Era Modern di Barat berkelindan dengan
kolonialisme yang dilakukan oleh Belanda di
perairan Nusantara sebagai negara koloninya.
Pada Tahap Kedua, yaitu penelusuran bukti-
bukti sejarah menunjukkan adanya sejumlah
dokumen dan literatur yang menulis tentang
rumusan kejiwaan oleh para pemikir Jawa yang
perlu dicermati. Peneliti mengumpulkan bukti-
buki tersebut sejauh yang dimungkinkan karena ini
dilakukan secara pribadi. Tahap Ketiga sampai
Kelima dilaksanakan secara dinamis dan saling
terkait, karena saat peneliti melakukan pencatatan,
proses berpikir kritis juga dilakukan bersamaan.
Bukti dokumen dan literatur yang berhasil
dikumpulkan peneliti dikonstruksikan untuk
kemudian dirumuskan dalam hasil penelitian ini.

135

Penelitian ini akhirnya memfokuskan pada
tokoh pemikir Jawa karena penelusuran bukti
sejarah dan literatur pemikir dari wilayah lain di
Indonesia lebih sulit untuk didapatkan secara
komprehensif. Pengumpulan sumber-sumber
literatur sejarah dilakukan dengan cara menghadiri
pertemuan tentang sejarah Psikologi Jawa serta
mencari buku-buku lawas yang dijual di Internet.
Beberapa buku yang dijual dalam kondisi yang
sangat memprihatinkan dan hampir hancur sulit
ditemukan di perpustakaan.

Pada Tahap Kelima, peneliti mengonstruksi
empat tokoh pemikir Jawa yang mempunyai
sumber literatur yang cukup untuk memaparkan
pemikirannya tentang ilmu jiwa atau kejiwaan

adalah

manusia. Keempat pemikir tersebut
Soemantri Hardjo  Prakoso, Ki Ageng
Suryomentaram, Panji  Sosrokartono, dan

Muhammad Subuh. Dua pemikir pertama,
Soemantri dan Ki Ageng, cukup dikenal di
komunitas psikologi di perguruan tinggi karena
Soemantri adalah Kepala Pusat Psikologi Angkatan
Darat yang menjadi salah satu pionir berdirinya
Fakultas Psikologi  Universitas Padjadjaran
(UNPAD). Seomantri menjadi Dekan Pertama
fakultas tersebut, dan namanya diabadikan sebagai
nama Gedung 1 Fakultas Psikologi UNPAD.
Sementara itu, nama Ki Ageng Suryomentaram
(KAS) lebih dikenal di lingkungan Fakultas
UGM  karena beberapa
mengembangkan pemikiran Ki Ageng dalam
wadah Center for Indigenous and Cultural
Psychology (CICP). Lebih jauh, Fakultas
Psikologi UGM bekerjasama dengan CICP
membuka Sekolah Kawruh Jiwa KAS.

Pada Tahap Keenam, peneliti melakukan

Psikologi dosen

komunikasi kepada beberapa pemerhati yang
tokoh  Jawa
merumuskan kejiwaan manusia. Peneliti bertemu
Budhi
peluncuran buku Magnum Opus di Universitas
Paramadina pada 2017 yang dihadiri oleh putra

menekuni  pemikiran dalam

Setianto Purwowiyoto dalam acara

sulung Soemantri Hardjoprakowo, yaitu alm.
Winahyo Hardjoprakoso. Pertemuan tersebut
dilanjutkan dalam komunikasi WhatsApp untuk
mendapat penjelasan lebih lanjut tentang Candra
Jiwa Indonesia. Peneliti juga berkunjung dan
menginap di rumah Darmanto Jatman di Pakem,

Yogyakarta, pada awal 2025. Kunjungan disambut



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 132-148 | E-ISSN: 2443-0110

hangat oleh putrinya yang berkenan memberikan
buku Psikologi Jawa Edisi Revisi. Pada buku Edisi
Pertama (1997) dan cetak ulang (2011) buku ini
berjudul “Psikologi Jawa“ saja. Oleh karena Jatman
sebetulnya berfokus pada pemikiran Ki Ageng
Suryomentaram dalam buku tersebut, maka sulit
untuk menyimpulkan bahwa Psikologi Jawa adalah
Kawruh Jiwa-nya Ki Ageng. Hal ini berjalan
bersamaan dengan dikenalnya tokoh pemikir jiwa
Jawa lainnya. Oleh karena itu judul Edisi Revisi
lebih mempertegas isi buku ini, yaitu “Psikologi
Jawa: Kawruh
Suryomentaram® (2021).

Konseptualisasi Jiwa

Dalam komunikasi dengan Ryan Sugiarto,
penulis buku Psikologi Raos: Saintifikasi Kawruh
Jiwa Ki Ageng Suryomentaram yang berangkat dari
penelitian untuk tesisnya. Dalam testimoni
pengantar buku Psikologi Jiwa Edisi Revisi, Ryan
menceritakan keharuan Darmanto Jatman saat
menghadiri Sekolah Kawrung Jiwa Ki Ageng
Suryomentaram pada akhir 2013 di Fakultas
Psikologi UGM. Jatman meneteskan airmata
karena sekolah ini dipersembahkan kepada Jatman
yang telah berjuang selama bertahun-tahun dalam
mengenalkan pemikiran Ki Ageng Suryomentaram
(Jatman 2021, vii).

Komunikasi di forum akademik dilakukan
peneliti dalam sebuah konferensi internasional
First Joint Meeting of the Asian Society of the
History of Medicine and History of Medicine in
Southeast Asia yang diselenggarakan di Jakarta, 27
— 30 Juni 2018. Ada satu parallel session berjudul
The History of Psychology in Indonesia dimana
peneliti mempresentasikan hasil eksplorasinya
dengan judul The Historical Transition toward the
Emergence of Psychology in Indonesia. Topik ini
berkelindan dengan paparan Iwan Wahyu Widayat
yang berjudul The Development of Psycholgoy in
Post-Colonial Indonesia, 1950-1959.

Hasil dan Pembahasan

Eksplorasi akademik menghasilkan dua topik
utama yang didiskusikan dalam tulisan ini. Pertama
adalah hasil eksplorasi peneliti tentang Psikologi
Nusantara yang mencoba melepaskan diri dari
hegemoni psikologi Barat yang telah mapan.
Kedua, tentang empat tokoh pemikir Jawa yang
dianggap sebagai pionir Ilmu Jiwa Jawa yang

136

merumuskan kejiwaan manusia berbasi pada
filsafat pemikiran dan budaya Jawa. Keempat
tokoh tersebut adalah Soemantri Hardjo Prakoso,
Ki Ageng Suryomentaram, RMP Sosrokartono,
dan Mohammad Subuh. Temuan empat pemikir
ini agak berbeda dari paparan Koentjoro Soeparno
dalam pengantar Psikologi Raos (Sugiarto 2015)
yang menyatakan bahwa Darmanto Jatman
menyebutkan tiga tokoh pertama di atas sebagai
tiga tokoh “Psikologi khas Indonesia” yang
kemudian wacana tersebut berkembang menjadi
Psikologi Nusantara. Oleh karenanya sebelum
paparan keempat pemikir Jawa tersebut, peneliti
akan memaparkan hasil

eksplorasi tentang

Psikologi Nusantara terlebih dahulu.

Psikologi Nusantara: Upaya Dekolonialisasi
Psikologi Barat

Dari berbagai diskusi dan penelusuran literatur,
tulisan Johana Endang Prawitasari pada 2006
dianggap yang pertama menyebutkan Psikologi
Nusantara, dimana dalam tulisannya ia
mempertanyakan apakah kesana ilmu psikologi di
Indonesia akan mengarahkan perkembangannya
ke depan (Prawitasari, 2006). Pertanyaan ini lebih
pada sebuah harapan tanpa kepastian mengingat
tantangan besar dalam men-dekonsrtuksi Psikologi
Barat yang telah diajarkan di perguruan tinggi
selama ini. Menurut Prawitasari, pengembangan
Psikologi Nusantara perlu didukung oleh ilmu
filsafat dan gagasan tentang dekonstruksi rumusan
Derrida, dimana konsep dekonstruksi merupakan
hasrat untuk membongkar bangunan yang sudah
mapan. Ia mendorong para ahli psikologi di
Indonesia melakukan dekonstruksi terhadap
kemapanan teori-teori psikologi arus utama yang
ditulis oleh para pemikir Barat (Eropa dan
Amerika). Kemudian mengonstruksi Psikologi
Nusantara yang berbasis pada pengalaman dan
pemikiran orang Indonesia.

Dalam paparannya, Prawitasari
mengenalkan perkembangan Psikologi Nusantara
diawali dengan hasil penelitian sejumlah ahli
UGM tentang beberapa

psikologis yang bebasis budaya Jawa, antara lain

psikologi

konsep
konsep isin (malu) dan budi luhur. Selain itu juga
konsep “rasa” oleh Suryomentaram yang diakui
Prawitasari telah lama oleh

dikembangkan



Eunike Sri Tyas Suci (Biografi Kolektif Pemikir Jawa sebagai Pionir Psikologi Nusantara)

Darmanto Jatman (Prawitasari, 2006, 23). Paparan
Prawitasari menunjukkan bahwa cikal bakal
Psikologi Nusantara yang diperkenalkannya
berangkat dari konsep dan kearifan lokal budaya
Jawa. Duapuluh tahun berselang, penulis juga
mendasarkan  amatan  tentang  pentingnya
mengembangkan Psikologi Nusantara berbasis
pada empat pemikir Jawa. Dalam kurun waktu
tersebut nampak bahwa eksplorasi para akademisi
psikologi tentang kejiwaan manusia Indonesia
yang dirumuskan oleh pemikir non-Jawa masih
belum banyak berkembang,.
Pemikiran Psikologi Nusantara yang

diperkenalkan Prawitasari dikembangkan oleh

salah satu murid terbaiknya, yaitu Olivia
Hadiwirawan. Jika Prawitasari —menjelaskan
Psikologi  Nusantara sebagai  dekonstruksi

Psikologi Barat yang sudah mapan, Olivia
menghubungkan Psikologi Barat (Global North)
sebagai pemegang hegemoni yang menentukan
standard universal dalam berpengetahuan yang
juga perlu didekonsruksi.

Dalam acara Angkringan CICP #8 yang

berjudul Upaya Menemukenali  Psikologi
Nusantara: Refleksi Dekolonial bagi Psikologi
Nusantara, Hadiwirawan (2024)

pempertentangkan antara Dunia Barat ( Occident)
dan Dunia Timur ( Orient), antara Global North
dan Global South. Antara negara kolonialis dan
negara koloni. Dua axis yang bertentangan ini
menghasilkan kesenjangan relasi kuasa dimana
paradigma berpengetahuan berkiblat pada pihak
yang berkuasa, yaitu Global North. Oleh karenanya
perlu ada upaya dekonstruksi dari hegemoni
berpengetahuan yang selama ini menjadi standard
global, yaitu berbasis pada konsep Barat. Psikologi
sebagai  upaya
dekonstrusi tersebut sehingga ilmuwan dan

Nusantara  diperkenalkan
praktisi psikologi di Indonesia harus berani
menceritakan realitas orang Indonesia dengan cara
berpikir yang berbasis pada budaya dan kearifan
lokal setempat.

Abraham (2015)
penggunaan kata Psikologi Nusantara dengan

mencoba mengkritisi

membandingkannya pada pemaknaan Psikologi
Rusia dan Psikologi Amerika. Dengan mengkritisi
apakah ada bangunan epistemologi yang sama, ia
berargumen bahwa Psikologi Nusantara tidak bisa
secara sederhana dimaknai sebagai psikologi yang

137

diterapkan pada konteks atau masyarakat
Indonesia sebagai ekspresi “rasa terjajah” oleh
Psikologi Barat.

Oleh karenanya Juneman mengajukan dua
syarat Nusantara.

perlunya indegenisasi secara ketat terhadap

Psikologi Yang pertama,
“imperialisme akademik” baik secara metodik
maupun ideologis. Maka untuk menjadi Psikologi
Nusantara, kita perlu bertindak secara ilmiah
berdasar utama

gugatan arus

Psikologi Barat. Syarat kedua adalah Psikologi

epistemologis

Nusantara harusnya merupakan Psikologi Lintas
Budaya ( cross-cultural psychology) dalam rangka
menemukan persamaan dan perbedaan antar
budaya. Juneman menegaskan bahwa Psikologi
Nusantara bukan hanya psikologi yang berdasar
pada kearifan lokal pada budaya atau masyarakat
tertentu, karena hal ini masuk dalam ranah
Psikologi Indegenos (indegenous psychology). 1a
menegaskan bahwa Nusantara bukan hanya
potongan budaya Jawa, Sumatera, Kalimantan atau
pulau-pulau lainnya secara terpisah-pisah, namun
keseluruhan dari semuanya dalam satu kesatuan.
Oleh karenanya Psikologi Nusantara bukan hanya
penjumlahan psike, atau kejiwaan, orang Jawa,
Sumatra dan pulau-pulau lainya.

Dari paparan di atas maka dapat disimpulkan
bahwa Psikologi Nusantara adalah sebuah upaya
pengembangan ilmu psikologi Indonesia yang
berakar pada kearifan lokal lintas budaya di seluruh
wilayah perairan Nusantara. Ilmu jiwa yang
berdasar pada kearifan lokal sebuah budaya atau
adat tertentu bisa disebut sebagai Psikologi
Kearifan Lokal,
Psikologi Ulayat yang pertama kali diperkenalkan
oleh Sarlito Wirawan Sarwono (2012) untuk
mencari padan kata indegenous dalam indegenous

Psikologi Indegenos, atau

psyhology yang saat itu tidak ada. Sekarang sudah
diterjemahkan  sebagai
Semuanya penting dalam membangun mosaik

Psikologi  Indegenos.
Psikologi Nusantara.

Kehadiran Psikologi Nusantara diharapkan
memecah hegemoni dan dominasi teori-teori Barat
yang dianggap sebagai standard universal dalam
berpengetahuan sehingga itulah yang selama ini
di perguruan tinggi.
mengatakan bahwa psikologi klasik yang dikenal

diajarkan Sarwono

selama ini cenderung konservatif yang melihat
proses psikologis bersifat individual dan universal



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 132-148 | E-ISSN: 2443-0110

(Sarwono, 2012). Dalam kenyataan memang

yang
mendalami konsep-konsep kejiwaan tertentu yang

belum banyak akademisi psikologi
berakar pada pemikiran lokal dengan konteks
sosial-budaya setempat, apalagi secara lintas
budaya. Psikologi Ulayat sebagai sebuah ilmu
pengetahuan dianggap berseberangan dengan ilmu
pengetahuan modern (Lestari, 2023). Selanjutnya
penulis akan memaparkan biografi kolektif empat
pemikir Jawa tentang ilmu jiwa sebagai titik tolak

perkembangan Psikologi Nusantara.

Biografi Kolektif Empat Pemikir Jawa tentang
IImu Jiwa

Soemantri Hardjo Prakoso (1913-1970)

Beliau adalah seorang dokter jiwa (psikiater)
merangkap ahli syaraf (neurolog) yang mengikuti
pendidikan dari Lagere School, MULO, AMS,
sampai Genees Kundege Hoge School. Pada 15
Juni 1950, Soemantri yang juga seorang Letnan
Kolonel Angkatan Darat diangkat sebagai Kepala
Leger Psychologiesche Dienst (LPD) atau Dinas
Psikologi Tentara KNIL waktu itu. Artinya ilmu
psikologi telah digunakan di bidang militer pada
masa pemerintahan kolonial Belanda, khususnya
dalam melakukan seleksi calon-calon prajurit
KNIL (Dinas Psikologi TNI Angkatan Darat t.p.).

Setelah Konferensi Meja Bundar dan
pengakuan Belanda atas kedaulatan Indonesia,
pada 1950 terjadi serah terima kepala LPD dari
Belanda ke Indonesia, dimana Letkol Soemantri
adalah orang bumi putera pertama yang menjadi
kepala LPD. Dalam perkembangannya LPD
beberapa kali mengalami perubahan sampai
akhirnya sekarang disebut Dinas Psikologi
Angkatan Darat (Dispsiad). Oleh karena
terbatasnya personil yang memiliki keahlian dalam
bidang psikologi, sejumlah mantan tentara pelajar
dikirim ke Belanda dan kemudian pindah ke
Jerman karena hubungan Indonesia-Belanda yang
memburuk akibat sengketa penyerahan Irian Barat
yang berlarut-larut.

Tidak ketinggalan Letkol Soemantri (biasa
dipanggil Pak Mantri) juga ke Belanda dan
posisi  kepala LPD
melanjutkan pendidikan doktornya di bidang

meninggalkan untuk

psikoterapi di Rijksuniversiteit Leiden (Universitas
Leiden). Sekembalinya dan para kolega dari

138

Belanda dan Jerman, pada 1961 Soemantri
bekerjasama dengan Sadarjoen (Ketua FKIP
UNPAD) dan beberapa tokoh Universitas
Padjadjaran lain mendirikan Fakultas Psikologi
untuk mengisi kebutuhan Dispiad akan tenaga
psikolog sehingga tidak harus mengirim mereka ke
luar negeri.' Soemantri menjadi dekan pertama
Fakultas Psikologi UNPAD.

Disertasi  Soemantri Hardjo Prakoso
berbahasa Belanda dengan judul “Indonesisch
Mensbeeld

(Gambar 1 kiri), atau dalam bahasa Indonesia

als basis ener Psychotherapie’
adalah Candra Jiwa Manusia Indonesia sebagai
Dasar Psikoterapi. Disertasi setebal 232 halaman
ini membawa Soemantri lulus pada 1956 dengan
predikat laude  (dengan  pujian).
Sekembalinya ke tanah air, ia menyampaikan
pada
(studium generale) di Universitas Gadjah Mada
(UGM) vyang dihadiri sekitar 800 peserta,
termasuk rektor UGM, Sardjito. Sebuah jumlah
yang spektakuler pada masa itu, bahkan juga untuk

cum

pemikiran-pemikirannya kuliah umum

saat ini, membuktikan bahwa ilmu jiwa dan
psikoterapi adalah bidang ilmu yang sangat
menarik dan perlu dikembangkan di Indonesia.
Disertasi Soemantri bersumber dari tiga
tokoh sentral, yaitu R. Soenarto Mertowardojo,
R.T. Hardjoprakoso (ayahnya), dan R. Trihardono
tokoh

pengamatannya adalah R. Soenarto Mertowardojo,

Sowmodihardjo. =~ Namun sentral
sehingga Candra Jiwa Manusia Indonesia juga
dinamakan Candra Jiwa Soenarto. Ia adalah
pendiri Paguyuban Ngesti Tunggal yang kemudian
disingkat menjadi Pangestu. Pada perkembangan
selanjutnya, konsep Candra Jiwa Indonesia sering
disebut sebagai Aliran Pangestu.

Dalam studium generale, Soemantri
menegaskan istilah Candra Jiwa berasal dari
paparan Soenarto dalam kitab Sasangka Jati. Kitab
ini menjelaskan dasar terapi berupa konsep
manusia Jawa sebagai mikrokosmos dengan tiga
komponen: (1) fisik (soma atau jasmani yang
kasar) yang memiliki keterbatasan usia; (2) mental
(jiwa, psike, jasmani yang halus) merupakan materi
halus namun juga mempunyai keterbatasan usia;
dan (3) spiritual (rohani, spirit) yang merupakan
pusat imateri dan bersifat abadi, tak terbatas oleh
waktu (usia) (Purwowiyoto, 2016b, 2).



Eunike Sri Tyas Suci (Biografi Kolektif Pemikir Jawa sebagai Pionir Psikologi Nusantara)

INDONESISCH MENSBEELD ALS BASIS
ENER PSYCHO-THERAPIE

SUMANTRI HARDJOPRAKOSO

Dimensi-1
MAKROKOSMOS
Alam semesta, dunia di luar individu
I] PANCA INDERA Il
MIKROKOSMOS: DG
TERBATAS
1) FISIK: Soma, jasmani kasar
(self, diri, atau aku), angan-angan, perasaan, dan nafsu Dimensi-3
2) MENTAL: Jiwa, psike, jasmani halus TERBATAS
II THE GATE II
Dimensi-4

3) SPIRITUAL: Rohani, spirit

TAK TERBATAS

Gambar 1. (Kiri) Halaman depan disertasi Soemantri Hardjoprakoso; (kanan) gambaran utama Candra

Jiwa Indonesia sebagaimana dirumuskan oleh Soemantri.

Tabel 1. Perbandingan Pemikiran Soemantri tentang Candra Jiwa Indonesia (CJI) dengan Sigmund Freud,

Alfred Adler, Carl Gustav Jung

Kategori Tujuan Komponen Aktivitas Dinamika
Sigmund Freud Mengejar Id, ego, super ego, =~ Mekanistik, Mekanisme
kenikmatan lingkungkan menyelesaikan konflik  pertahanan diri
antara id dan super
ego
Alfred Adler Mengatasi Masyarakat, ego Mengejar Usaha kompensasi
kekurangan kesempurnaan
Carl Gustav Jung Menyatukan Alam sadar pribadi, Memahami kesadaran  Peleburan alam
alam sadar Alam sadar kolektif, kolektif melalui intuisi ~ sadar dan tak sadar
pribadi dan Alam tak sadar
kolektif kolektif
Candra Jiwa Indonesia Kembali Kesadaran kolektif, Pengabdian roh suci Ibadah,
menyatu dengan  hati nurani, roh pada suksma sejati Pengendalian
The Source suci, ego, alam tak nafsu, Penalaran

sadar

Catatan: Dalam psikologi Sigmund Freud, Id merujuk pada sisi naluriah atau insting manusia.

Sumber: Purwowiyoto 2016b.

Dunia di luar diri manusia disebut sebagai
makrokosmos, dimana pancaindera berperan
sebagai jembatan kedua kosmos tersebut. Dalam
ada pintu “The Gate” yang

menghubungkan antara hal-hal yang terbatas (fisik

mikrokosmos,

dan mental) dengan yang tak terbatas (spiritual).

Dinamika hubungan mikrokosmos dan

makrokosmos rumusan Soemantri ini
digambarkan dalam bagan (Gambar 1 kanan) oleh
Purwooyoto (2016b).

terbatas, hubungan fisik dan mental sudah banyak

Dalam hal-hal yang

diketahui dimana kondisi mental (psike) tertentu
bisa mengakibatkan gangguan fisik (soma) yang
biasanya disebut psikosomatis. Sementara itu
hubungan hal-hal yang terbatas dengan yang tak
rohani) masih  belum

terbatas  (imateri,

139

dieksplorasi secara mendalam. Padahal Soemantri
bahwa

mengarahkan keinginan pasien untuk merubah

menyatakan pemahaman ini akan
sikapnya kepada hal-hal imaterial di dalam dirinya.
Inilah candra jiwa manusia atau yang disebut
Candra Jiwa Indonesia (CJI).

Selama bertahun-tahun disertasi Soemantri
tersimpan di perpustakaan universitas Leiden dan
tidak banyak orang Indonesia yang memelajarinya
karena kendala bahasa,
diterjemahkan pada 1970an dan tersimpan di
Perpustakaan Pusat Pangestu (Purwowiyoto

2016b). Padahal, pemikiran Soemantri tentang

meskipun akhirnya

Candra Jiwa Indonesia layak disejajarkan dengan
candra jiwa tokoh-tokoh besar dalam bidang
psikologi di Eropa pada masa itu, yaitu Sigmund



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 132-148 | E-ISSN: 2443-0110

Freud, Alfred Adler dan Carl Gustav Jung. Penting
dicatat, Carl Gustav Jung (1875-1961) hadir dalam
sidang disertasi Soemantri dan memberi apresiasi
atas paparan Soemantri pada konsep mind yang
dijelaskan dengan baik serta dinamikanya pada
orang Jawa.

Dalam buku Candra Jiwa Indonesia seri ke-5
(2016), Purwowiyoto memaparkan perbandingan
pemikiran candra jiwa ketiga tokoh besar psikologi
di Eropa tersebut dengan pemikiran Soemantri
tentang Candra Jiwa Indonesia sebagaimana
tampak pada Tabel 1.

Tabel 1
pemahaman Soemantri tentang konsep jiwa yang
berbasis pada budaya Jawa.  Apabila kita
bandingkan antara Candra Jiwa Indonesia (CJI)

menunjukkan  kedalaman

dan candra jiwa para ahli Barat, nampak sekali
bahwa CJI mempunyai pemaknaan yang lebih
besar, yaitu menyatunya self dengan The Source,
dibanding tujuan jiwa ketiga ahli di Barat yang
lebih pada mengejar kenikmatan, mengatasi
kekurangan, dan menyatukan alam sadar diri dan
kolektif. Tampak juga bahwa CJI lebih memberi
tekanan pada dimensi spiritual sementara tiga yang
lain lebih individual, di mana hal ini tidak terlepas
dari perbedaan nilai-nilai budaya Timur dan Barat.
Setelah kembali ke Indonesia, Soemantri
tetap berkarya di Dispsiad pada periode 1958-1960
untuk kemudian pada 1961 mendirikan Fakultas
Psikologi Universitas Padjajaran dan menjadi
dekan yang pertama. Sebagai penghormaan atas
jasa-jasanya, gedung dekanat Fakultas Psikologi
UNPAD Gedung
Harjoprakoso sampai sekarang.

dinamai Soemantri

Salah satu penerus pemikiran Soemantri
Hardjo Prakoso adalah Prof. Dr. dr. Budhi Setianto
Purwowiyoto, Sp.JP.(K), FIHA, seorang dokter
spesialis jantung. Beliau mengembangkan konsep
Candra Jiwa Indonesia dalam mengamati posisi
jantung di alam semesta. Dalam buku Magnum
Opus yang merupakan karya terbesar dan terakhir
dari pentalogi yang disusunnya sejak tahun 2012,
Purwowiyoto mengembangkan konsep Kardiologi
Kuantum yang mampu menjelaskan tentang
terjadinya gagal jantung dengan melihat aspek-
aspek psikososial, depresi, kualitas hidup dan aspek
mental-spiritual individu pasien (Purwowiyoto
2016a).?

140

Dalam paparannya tentang Kardiologi
Kuantum, Purwowiyoto menyinggung pentingnya
peran psikolog dalam menangani pasien gagal
jantung. Secara biologis, gagal jantung adalah
kondisi saat jantung melemah sehingga tidak
mampu memompa darah secara efektif. Namun
perjalanan pasien sampai mengalami kondisi ini
sangat dipengaruhi oleh faktor-faktor psikologis
antara lain stres kronis, kecemasan, dan depresi.
Jika lingkungan psikososial tidak mendukung,
kondisi gagal jantung mengakibatkan depresi.

Kehadiran  psikolog ~ dibutuhkan  untuk
memberikan penguatan baik kepada pasien
maupun dokter yang menanganinya. Saat
menangani  gagal  jantung, = Purwowiyoto
menyatakan ~ bahwa  Kardiologi ~ Kuantum

memberikan pencerahan kepada dokter karena
tujuan Candra Jiwa Indonesia adalah kembali
menyatu kepada The Source. Adanya unsur
spiritual ini membuat dokter merasa lebih tenang
dalam menghadapi pasien gagal jantung, tanpa
harus memaksakan diri untuk bersikap seperti
kakak terhadap adiknya (Adlerian) atau melakukan
psikoanalisis (Freudian), atau hal lain diluar
kemampuan dan kompetensinya. Selanjutnya
bahwa
Kuantum menghargai pandangan Jung yang telah
memasukkan The Self dan kehadiran Tuhan dalam
“pusat imateri” yang disebutkan Soemantri

Purwowiyoto  mengakui Kardiologi

Hardjoprakoso.

Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya,
bahwa Candra Jiwa Indonesia memasukkan unsur
spiritual, Purwowiyoto menjelaskan bahwa alam
semesta terdiri atas dua kosmos, yaitu
makrokosmos dan mikrosmos, dalam empat
dimensi. Makrokosmos adalah dimensi pertama
dan satu-satunya dalam makrokosmos. Sementara
itu mikrokosmos mempunyai tiga dimensi yaitu
fisik (dimensi kedua), mental (dimensi ketiga) dan
spiritual (dimensi keempat) (Gambar 1 kanan).
Dalam dimensi mental (jiwa) inilah ditemukan
adanya kesadaran diri (se/f diri, atau Sang Aku),
angan-angan, perasaan, dan nafsu (Purwowiyoto,

2016b, 49-51).

Ki Ageng Suryomentaram (1892 - 1962)

Ki Ageng Suryomentaram lebih populer di
kalangan pemerhati ilmu jiwa (psikologi) yang
berbasis pada konsep-konsep Jawa. Jatman (1997;



Eunike Sri Tyas Suci (Biografi Kolektif Pemikir Jawa sebagai Pionir Psikologi Nusantara)

2021) Ki Ageng
Suryomentaram dalam bukunya berjudul Psikologi

menuangkan  pemikiran
Jawa karena waktu itu pemikiran Ki Ageng yang
adalah Pangeran Jawa merupakan satu-satunya
fokus dalam memahami kejiwaan berdasar konsep
Jawa. Darmanto menyatakan bahwa pemikiran Ki
Ageng Suryomentaram yang dikenal sebagai Ilmu
Jiwa Kramadangsa ini bisa disetarakan dengan
Candra Jiwa yang dikembangkan oleh Soemantri
Hardjoprakosa (Jatman 1997,11; Jatman 2021,
11).2 Oleh karena judul Psikologi Jawa sebetulnya
khusus Ki Ageng
Suryomentaram, padahal dalam perkembangannya

menjelaskan  pemikiran
ada tokoh-tokoh Jawa lain yang merumuskan ilmu
jiwa dan kejiwaan manusia, maka Edisi Revisi buku
tersebut menjadi “Psikologi Jawa: Konseptualisasi
Kawruh Jiwa Suryomentaram” (Jatman 2021).
Menyadari pentingnya mengangkat dan
mengembangkan ilmu jiwa yang berangkat dari
nilai dan pemikiran lokal, maka Fakultas Psikologi

Universitas Gadjah Mada (UGM)
mengembangkan teori psikologi yang berbasis
pada ajaran dan pemikiran Ki Ageng

Suryomentaram. Sejumlah tulisan ilmiah dan buku
tentang pemikiran Ki Ageng mudah didapatkan.
Salah satu yang cukup lengkap dan dituangkan
dalam bahasa ilmiah adalah karya Ryan Sugiarto
(2015) dalam bukunya berjudul “Psikologi Raos:
Saintifikasi ~ Kawruh Ki
Suryomentaram.” Selanjutnya pada 2020 terbit

Jiwa Ageng
buku “Psikologi Suryomentaram: Pedoman Hidup
Bahagia ala Jawa” karya Afhonul Afif yang
memfokuskan ajaran Ki Ageng tentang hidup
Bahagia.

Sebetulnya ada sejumlah buku lain tentang
pemikiran Ki Ageng Suryomentaram yang terbit di
awal tahun 1980an. Saat itu Yayasan Idayu
menerbitkan 14 buku yang berisi pemikiran dan
wejangan Ki Ageng, yaitu (1) Filsafat Rasa Hidup;
(2) Ukuran Keempat; (3) Wejangan Pokok Ilmu
Bahagia; (4) Ilmu Jiwa Kramadangsa; (5) Rasa
Bebas; (6) Mawas Diri; (7) Tanggapan; (8) Jimat
Perang, 9) Kesempurnaan dan Wujud Ilmu Jiwa;
(10) Jiwa Persatuan dan Jiwa Buruh; (11) Ilmu
Pendidikan dan Seni Suara; (12) Ilmu Perkawinan;
(13) Jjazah Hidup dan Rasa Unggul; dan (14) Rasa
Takut, ilmu Jiwa dan perkembangan Jiwa warga
Negara (Fikriono 2018, 43).

141

Lalu siapakah Ki Ageng Suryomentaram
yang begitu berpengaruh di komunitas Jawa,
khususnya Jawa Tengah dan Yogyakarta? Beliau
adalah seorang pangeran, putra ke-55 dari Sultan
Hamengku Buwana (HB)VII yang lahir pada
tahun 1892 dengan nama Bendara Raden Mas
(BRM) Kudiarmaji. Gelar pangeran diperolehnya
saat memasuki usia dewasa, yaitu 18 tahun dengan
Harya (BPH)
Suryomentaram. Kehidupannya sebagai pangeran

nama Bendara Pangeran
di lingkungan keraton yang serba ada dan siap
memberi layanan terbaik baginya membuat
perasaan BPH Suryomentaram galau karena ia
merasa melalui kehidupan yang tidak nyata
bagaikan fatamorgana. Sebuah kehidupan yang
terisolasi dari masyarakat kebanyakan. Sebagai
pangeran, BPH Suryomentaram bisa memerintah
orang lain untuk melakukan apa saja yang ia
inginkan.

Gelisah akan kehidupan serba ada dan serba
bisa, Ki Ageng melepaskan diri dari kehidupan
istana termasuk status pangerannya.
Suryomentaram ingin menjadi rakyat biasa dan
status tersebut akhirnya diperoleh pada 1921.
Usianya saat itu 29 tahun dan ia mengajukan
permohonan kepada Sultan HB VIII yang
menggantikan ayahnya yang mangkat. Sultan HB
VIII, yang tidak lain adalah kakaknya sendiri,
meluluskan permintaan sang adik. Ki Ageng
melepaskan semua atribut bangsawan dan hartanya
untuk kemudian memilih hidup sederhana sebagai
manusia bebas. Setelah menduda selama berahun-
tahun, Ki Ageng menikah lagi pada 1925 dan
tinggal di desa Bringin, Kabupaten Semarang.*

Meskipun telah menjadi manusia bebas,
masyarakat desa Bringin mengetahuinya sebagai
ningrat dan menyapanya dengan panggilan “Ndoro
Kanjeng Suryomentaram.” Meski Ki Ageng
melepaskan semua atribut kerajaan, masyarakat
setempat tetap memperlakukannya sebagai orang
dengan kelas sosial yang tinggi. Hal ini terungkap
dari wawancara seorang blogger, Arrie Maya, yang
pada 2007 datang ke

mewawancarai salah satu tetangga Ki Ageng, mbah

Desa Bringin dan

Sardi namanya. Usia mbah Sardi sudah 85 tahun
saat wawancara dilakukan, namun masih bisa
menceritakan dengan baik tentang Ki Ageng
semasa tinggal di desa Bringin. Ki Ageng yang
suka membaur

ningrat dengan masyarakat



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 132-148 | E-ISSN: 2443-0110

setempat. Sebagai seorang “pintar” Ki Ageng
senang main ketoprak dan menjadi ratu, karena
itulah peran yang tepat baginya (Mohammed
2007).

Meskipun sering dilaporkan melepaskan
semua hartanya dan hidup sederhana di desa
Bringin, Ki Ageng memiliki tanah seluas 13 hektar
di desa tersebut yang dikerjakan oleh banyak
buruh. Di sinilah Ki Ageng sering duduk
mengamati orang-orang mencangkul sambil
merenung dan merumuskan ajaran-ajaran hidup
bahagia yang adiluhung. Mbah Sardi menceritakan
bahwa Ndoro Kanjeng suka mengajar “ilmu begjo”
yang merupakan ajaran tentang kebahagiaan. Salah
satu yang diingat mbah Sardi adalah “nek dijiwit
loro, ojo njiwit (kalau dicubit sakit, maka janganlah
mencubit)” (Mohammed 2007). Ki Ageng juga
melakukan pengelanaan ke berbagai kota di Jawa
untuk mendapatkan berbagai pelajaran hidup yang
kemudian ia rumuskan dalam ajaran-ajaran
kejiwaan untuk mencapai kebahagiaan.

Interaksi

dengan  berbagai

masyarakat di desa tersebut memberi kebahagiaan

lapisan

tersendiri pada Ki Ageng dan ia ungkapkan dalam
sebuah tembang berjudul Uran-uran Bagja yang
berarti senandung (uran-uran) keberuntungan
atau kebahagiaan (begja) (Fikriono 2018). Hasil
perenungan Ki Ageng yang berangkat dari cara
berpikir kritis dan rasional itu membuatnya
dianggap sebagai seorang filsuf. Maka tak heran Ki
Ageng sering dianggap sebagai Sang Plato dari Jawa
(Sarwiyono 2017; juga Koentjoro dalam kata
pengantar buku Psikologi Raos).

Pengelanaannya di Yogyakarta dan Jawa
Tengah selama 40 tahun memberikan pencerahan
bagi Ia
menyebarkan kawruh begja atau kawruh jiwa yaitu

banyak orang yang menemuinya.

pengetahuan tentang keberuntungan/kebahagiaan
yang berpangkal pada

merasakannya. Oleh karenanya Ryan Sugiarto

bagaimana individu
memberi judul Psikologi Raos (Psikologi Rasa)
untuk bukunya tentang kawruh jiwa Ki Ageng
Suryomentaram.

Pemikiran Ki Ageng Suryomentaram yang
menjadi judul 14 buku yang diterbitkan Yayasan
Idayu sebagaimana telah dipaparkan di atas
merepresentasikan topik-topik utama yang dibahas
oleh Ki Ageng yang utamanya adalah pencarian

kebahagiaan hidup.  Keinginan untuk hidup

142

berbahagia adalah cita-cita setiap manusia di muka
bumi. Di Amerika Serikat, pencapaian kebahagiaan
ini sangat penting sehingga tertuang dalam
deklarasi kemerdekaan Amerika Serikat yang
menyebutkan tentang “pursuit of happiness’
sebagai salah satu hak manusia yang diberikan oleh
Sang Pencipta.

Patut dicatat bahwa Ki Ageng mempunyai
hubungan yang baik sekali dengan Ki Hadjar
Dewantara, dimana keduanya terlibat dalam
pendirian Taman Siswa. Jika Ki Hajar menjadi
pemimpinnya, Ki “Gede” Suryomentaram menjadi
pendidik orang-orang tua. Dalam satu pertemuan
sarasehan Selasa Kliwon, Ki Hajar Dewantara
mengukuhkannya menjadi Ki Ageng.® Sarasehan
Selasa Kliwon ternyata tetap dijadikan waktu untuk
berkumpul meski Ki Ageng telah tiada. Mbah Sardi
menceritakan bahwa sampai saat itu masih banyak
orang dari Solo, Klaten, bahkan dari Jakarta yang
datang tirakatan pada setiap Selasa Kliwon. Sampai
600 orang, kata mbah Sardi (Mohammed 2007).

Raden Mas Panji Sosrokartono (1877-1952)
Nama Raden Mas Panji Sosrokartono kurang
begitu dikenal publik, karena ia sendiri tidak ingin
kehebatannya disebarluaskan. Adalah sebuah ironi
bahwa orang sehebat dirinya dengan sepak terjang
yang mendunia serta keteguhan cintanya kepada
Indonesia tidak cukup untuk menobatkannya
menjadi salah satu pahlawan nasional sampai saat
ini.

Siapakah Raden Mas Panji Sosrokartono?
Yang paling mudah untuk diingat adalah ia kakak
kandung R.A. Kartini. Ia juga guru dan inspirator
Kartini. Setelah menyelesaikan Europeesche
Lagere Schooldi Jepara dan Hogere Burger School
(HBS) di Semarang, pada 1898 Sosrokartono
melanjutkan studi ke Leiden, Belanda dan menjadi
salah satu generasi pertama mahasiswa Jawa yang
menuntut ilmu di negeri kincir angin tersebut.
Ialah yang sering mengirim Kartini buku-buku
Eropa untuk dibaca selama dalam pingitan. Meski
secara fisik gerak Kartini terbatas, namun
sebetulnya intelektual
penjelajahan sangat luas melalui buku-buku

secara ia melakukan

kiriman kakaknya, disamping surat-menyuratnya

kepada Estella “Stella” Zeehandelar di Belanda.
Sosrokartono adalah wartawan perang,

penerjemah, guru, dan ahli kebatinan Indonesia



Eunike Sri Tyas Suci (Biografi Kolektif Pemikir Jawa sebagai Pionir Psikologi Nusantara)

yang dijuluki “Si Jenius dari Timur,” “De Javaanse
Prins” (Pangeran dari Jawa) dan “de Mooie Sos”
(Sosyang tampan, sebagaimana ditampilkan dalam
halaman judul buku biografinya dalam Gambar 2
kiri). Ia adalah pangeran yang jenius, seorang
polyglot pertama Indonesia yang menguasai 24
bahasa asing secara aktif dan 10 bahasa daerah
Nusantara (Muhibbuddin 2019). Sumber lain
mengatakan 26 bahasa asing dan 10 bahasa
Nusantara (Andryanto 2021).

Keistimewaannya itu membawanya menjadi
wartawan perang pertama Indonesia dengan karir
cemerlang dengan gaji sebesar USD 1250 yang saat
itu merupakan jumlah yang besar. Sosrokartono
bukanlah wartawan biasa. Pada 1917 ia adalah
wartawan Perang Dunia I untuk media asing yang
sangat terkenal saat itu, yaitu New York Herald
Tribune. Ia adalah satu-satunya yang lulus tes dari
koran tersebut karena berhasil menerjemahkan
artikel dalam bahasa Inggris, Perancis dan Rusia.
Untuk memudahkannya meliput berita, ia bahkan
diberi pangkat Mayor.
adalah

tentang perundingan gencatan senjata Perang

Prestasi spektakulernya liputan
Dunia I yang dilakukan secara sangat rahasia di
gerbong kereta api di tengah hutan wilayah
Champaigne, Perancis Selatan. Saat para jurnalis
berlomba memburu informasi tentang perjanjian
perdamaian tersebut, The New York Herald
Tribune telah menerbitkan beritanya. Ini sangat
menggemparkan karena sebetulnya wartawan
tidak boleh mendekat sampai radius 1 km. Meski
kode  yang
dicantumkan merujuk pada Sosrokartono.

Dua tahun kemudian, pada tahun 1919
Sosrokartono

penulisnya  anonim, namun

berpindah  pekerjaan  sebagai
penerjemah di kedutaan Perancis di Den Haag.
Tahun yang sama pula ia diterima menjadi
penerjemah di Liga Bangsa-Bangsa (LBB yang
nantinya menjadi PBB tahun 1921) dan bertahan
di sana selama dua tahun. Sosrokartono adalah
satu-satunya Bumi Putera yang mampu menjabat
sebagai Kepala Penerjemah untuk semua bahasa
yang digunakan LBB saat itu karena mampu
mengalahkan poliglot lokal dari Amerika atau
Eropa (Muhibbuddin 2019).

143

Saat di Eropa, Sosrokartono menunjukkan

kemampuan supranaturalnya dengan
menyembuhkan seorang anak berumur sekitar 12
tahun yang tidak kunjung sembuh meski sudah
diobati oleh beberapa dokter. Di

Sosrokartono, gadis kecil ini sembuh dalam

tangan

hitungan detik. Ini mencengangkan banyak pihak,
termasuk dokter-dokter yang [gagal] menangani
gadis kecil ini. Seorang psikiater yang ahli dalam
hipnosis memberitahunya bahwa ia mempunyai
kekuatan pribadi (persoonalijke magneetisme)
dalam dirinya. Penjelasan ini menuntunnya ke
Paris untuk belajar psikometri dan psikoteknik
meski hanya sebagai mahasiswa pendengar saja
(Muhibbuddin 2019).

Petualangan intelektual Sosrokartono di
Eropa dengan semua prestasi, kemewahan, dan
tidak
kebahagiaan dan kepuasan batin dalam diri

penghormatan  ternyata memberi
Sosrokartono. Hal yang mirip terjadi pada Ki
Ageng Suryomentaram di Yogyakarta. Setelah
di 28
Sosrokartono memutuskan kembali ke Jawa dan

penjelajahan Eropa selama tahun,
meninggalkan semua atribut kehebatan yang
diraihnya di Eropa.

Sosrokartono melakukan sejumlah
perjalanan ke Jawa Tengah dan Jawa Timur, dan
akhirnya memutuskan tinggal di Bandung sampai

akhir hanyatnya untuk melakukan pengabdiannya

kepada kemanusiaan. Iapun tidak menikah
sepanjang hidupnya.
Sebetulnya  Sosrokartono =~ mendapat

sejumlah tawaran bekerja untuk pemerintah
Hal
dalam  pantauan

kolonial, tapi ia menolaknya. ini

mengakibatkannya  selalu
pemerintah Kolonial dan bahkan diisukan oleh
Belanda bahwa Sosrokartono adalah seorang
komunis. Ini merupakan pukulan telak baginya.
Maka tidak heran Sosrokartono lebih memusatkan
kepada hal-hal
memberi pertolongan dan pengobatan kepada
Rumah

kontrakannya yang disebut Dar Oes Salam sering

perhatiannya spiritual  serta

masyarakat yang membutuhkannya.
dikunjungi oleh tokoh-tokoh nasional, termasuk
Sukarno. Pada 1925 Sosrokartono membantu Ki
Hajar

Dewantara membangun perpustakaan

Taman Siswa.



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 132-148 | E-ISSN: 2443-0110

Muhammad Muhibbuddin

1 arong sy
[ oo S
It

tanggapan;

R Mohammad Ali

Gambar 2. (Kiri) Salah satu sampul buku tentang R.M.P. Sosrokartono yang menampilkan foto dirinya

yang paling banyak digunakan; (kanan) sampul buku ajaran Sosrokartono yang ditulis ulang oleh
Mohammad Ali.

Saat menjalankan kehidupan spiritualnya,
Ki Ageng
Suryomentaram dan melakukan dialog berbagai
masalah spiritual. Karena keduanya mempunyai

Sosrokartono sempat berjumpa

batin  yang yaitu
ketidakbahagiaan dan kekosongan makna saat

pergolakan sama,
menjadi orang terpandang, Sosrokarono dan Ki
Ageng Suryomentaram merupakan dua pemikir
Jawa yang sangat disegani (Muhibbuddin 2019).
Ajaran Sosrokartono dikenal sebagai Ilmu
Kantong Bolong & Kantong Kosong (Gambar 2

kanan). Inti Kantong Bolong adalah saat
membantu sesama kita harus melakukannya tanpa
pamrih, tidak ada yang disimpan karena

kantongnya bolong atau berlubang. Sementara itu
IImu Kantong Kosong adalah bagaimana manusia
mengosongkan diri dari keinginan pribadi (Ali
1966).

Ajaran Sosrokartono yang dipegang teguh
adalah keselarasan antara

olehnya pikiran,

perasaan, perbuatan, dan perkataan yang disebut

144

sebagai Catur Murti. Hal inilah yang membawanya
sebagai salah satu pemikir Jawa tentang ilmu jiwa
yang berbasis pada pemaknaan Jawa mengingat
bahwa keselarasan antara pikiran (kognisi),
perasaan (emosi), dan perilaku (konasi, termasuk
didalamnya adalah perkataan) merupakan bagian
sentral ilmu psikologi.

Oleh karena ajaran-ajaran moralnya sangat
singkat dan ditulis saat Sosrokartono menulis surat,
para pengikutnya (komunitas Sosrokartanan)
mengumpulkan dan menyusun apa saja yang
diajarkan  Sosrokartono.
selanjutnya komunitas ini mulai pudar, mungkin
dengan apa
Sosrokartono yang tidak ingin terkenal.

Pada perkembangan

sesuai yang menjadi filosofi

Muhammad Subuh (1901 - 1987)

Nama Muhammad Subuh Sumohadiwidjoyo
kurang begitu dikenal di Indonesia. Ia biasa disebut
“Bapak” karena menjadi pendiri Perkumpulan
Persaudaraan Kedjiwaan Susila Budi Dharma



Eunike Sri Tyas Suci (Biografi Kolektif Pemikir Jawa sebagai Pionir Psikologi Nusantara)

(SUBUD atau Subud). Sebagaimana yang
disebutkan dalam pidato Bapak Subuh dalam
Kongres SUBUD Sedunia ke-IV pada 1971,
perkumpulan ini telah memiliki cabang di lebih
dari 79 negara dan pengikutnya sekitar sepuluh
ribu orang di seluruh dunia.

Awal pendirian SUBUD vyaitu pada 1932
Muhamad Subuh mulai menerima orang-orang
yang ingin mengikuti latihan kejiwaan. Para
pengikutnya mengakui perubahan dalam dirinya,
dari yang perilakunya kurang baik menjadi baik,
dari yang tidak sehat menjadi sehat. Oleh karena
makin banyak pengikutnya, maka pada 1947
dibentuklah Perkumpulan dari Persaudaraan
SUBUD. Berdasar penelusuran literatur yang
tersedia, penulis belum berhasil menemukan
proses olah jiwa seperti apa yang mengakibatkan
anggotanya lebih berkepribadian,
memiliki budi pekerti, tawakal kepada Tuhan Yang

bersusila,

Maha Esa, dan rasa cinta kepada sesama (pidato
Moh. Subuh dalam Kongres 1971). Secara reguler
SUBUD mengirimkan majalah kejiwaan “ANEKA
SUBUD” untuk anggotanya (Gambar 3).

Aliran Subud mengajarkan sejumlah latihan
sebagai proses menjernihkan diri, yang oleh
Sosrokartono disebut sebagai mengosongkan diri
dari keinginan duniawi. Latihan kebatinan Subud
ini berhubungan dengan kesehatan jiwa.

Hal yang menarik adalah bahwa meski
literatur tentang Subud dalam bahasa Indonesia
sangat terbatas, namun sejumlah informasi bisa
diperoleh dalam bahasa Inggris. Salah satunya
buku yang ditulis oleh Antoon Geels (1997)
berjudul Subud and the Javanese Mpystical
Tradition dimana Subud dianggap sebagai salah
satu aliran kebatinan di Jawa selain Pangestu. Geels
menyatakan bahwa kejiwaan menurut aliran Subud
lebih cenderung kepada rasa syukur kepada Allah
yang Maha Besar dan bukan kepada kekuatan
pikiran sendiri. Kebesaran Allah ini mencakup
“Jiwa Rabani, Jiwa Ilofi, dan Jiwa Roh Kudus.” Jiwa
Rabani merujuk pada Roh Yang Mahakuasa,
sementara Jiwa Ilofi merujuk kepada Kekuatan
Kehidupan yang Agung (Geels 1997, 578).

Subud menyatakan bahwa jiwa adalah hal
yang spiritual, sehingga sulit untuk dipahami
dengan konsep-konsep psikologi secara umum.
Hal ini mungkin membuat Subud dimasukkan
dalam aliran kebatinan atau kepercayaan (Watini

145

2014). Dalam Handbook of Islamic Sects and
Movements, Geels menulis tentang Subud yang ia
masukkan dalam kategori aliran Sufisme yang
diinterpretasikan dalam konteks Indonesia (Geels
2021). Pada pelaksanaannya, latihan kejiwaan yang
dimaksud

perasaan yang mengalaman (sharing) dan tanya

adalah berkumpul untuk berbagi

jawab untuk kemudian ditarik makna spiritualnya
sebagai pembelajaran yang didapatkan. Dalam
bidang psikologi, mungkin ini bisa disetarakan
dengan konseling kelompok. Penelitian Watini
(2014) menunjukkan bahwa penghayat latihan
kejiwaan SUBUD umumnya bertujuan untuk
mengatasi ketakutan dan menjaga kesusilaan.
Latihan kejiwaan SUBUD, bersama-sama dengan
Yoga dan Thai Chi Chuan, populer di kalangan
pemuda Barat yang mengakui
perspektif Timur (Jatman, 2021, ix).

keunggulan

Simpulan

Dari paparan di atas dapat disimpulkan bahwa ilmu
psikologi atau ilmu jiwa yang diajarkan di
Indonesia selama ini adalah ilmu jiwa Barat atau
Psikologi Modern dimana para pemikir Barat
merumuskan  konsep-konsep  psikologisnya
berbasis budaya Barat yang dianggap sebagai pusat
beradaban

Paradigma berpengetahuan cara Barat ini menjadi

kemajuan dan penentu dunia.
standard yang lazim diterapkan secara global
karena inilah yang rasional dan ilmiah.

Di sisi lain ada sejumlah pemikir dari
Timur, dalam hal ini Nusantara, yang mempunyai
penjelasan tentang konsep-konsep psikologis yang
berangkat dari kearifan lokal yang bisa dimasukkan
Kearifan Lokal,

(Indegenous

dalam  Psikologi Psikologi

Psychology), atau

Psikologi Ulayat. Menuru Juneman Abaraham,

Indegenos

penjeladan konsep-konsep psikologis ini perlu
dikembangkan dan dibandingan secara lintas
budaya, maka perlu memelajari Psikologi Lintas
Budaya, untuk kemudian dicari persamaan dan
perbedaannya. Dengan demikian maka bisa
dikatakan sebagai Psikologi Nusantara, mengingat
Nusantara terdiri dari berbagai budaya dan
memiliki varaisi kearifan lokal masing-masing. Agar
terhindar dari anggapan sebagai ilmu kebatinan,
maka Abraham juga menyatakan bahwa kita perlu
bertindak ilmiah  berdasar

secara gugatan



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 132-148 | E-ISSN: 2443-0110

epistemologis arus utama Psikologi Barat, sehingga
Psikologi Nusantara bisa disejajarkan dengan
Psikologi Barat.
Penelitian ini mengeksplorasi empat
pemikir Jawa sebagai titik tolak perkembangan
Psikologi Nusantara ke depan. Peneliti melakukan
eksporasi biografi kolektif Soemantri Hardjo
Ki Ageng Suryomentaram, R.M.P.
dan Mohammad Subuh. Dari
dapat
disimpulkan bahwa dua yang pertama, yaitu
Hardjo dan Ki Agen

Suryomentaram, telah  menggunakan

Prakoso,
Sosrokartono,
analisis keempat

pemikir Jawa ini,

Soemantri Prakoso
cara
epistemologis arus utama Psikologi Barat dengan
membandingkan pemikirannya dengan pemikiran
tokoh psikologi di Barat. Soemantri melakukannya
sendiri dalam disertasinya, sementara Ryan
melakukannya untuk konsep jiwa Suryomentaram
dalam tesisnya. Oleh masyarakat Indonesia,
Candra Jiwa Indonesia yang diperkenalkan
disebut sebagai

Sementara imu jiwa Suryomentaram disebut

Soemantri aliran Pangestu.
sebagai Kawruh Jiwa atau Psikologi Kramadangsa.

Secara umum keempat pemikir Jawa ini
mempunyai satu kesamaan yang menjadi pembeda
dari Ilmu Jiwa Barat, yaitu kuatnya faktor spiritual
dalam memahami kejiwaan manusia. Sebagian
besar akademisi melihat bahwa agama dan ilmu
pengetahuan adalah dua hal yang terpisah karena
yang berbeda. Itu
sebabnya penjelasan konsep kejiwaan yang kental

mempunyai rasionalitas
dengan faktor spiritual sering dianggap kurang
ilmiah dan akhirnya masuk pada ilmu kebatinan.
Faktor spiritual juga telah dihapus dalam definisi
sehat dalam Undang-Undang No. 17 Tahun 2023
tentang Kesehatan. Kalau dalam undang-ungan
sebelumnya definisi sehat melibatkan faktor
spiritual, maka dalam undang-undang yang baru
dikembalikan seperti yang dirumuskan oleh
World Healh
Organisation (WHO) dimana sehat mencakup

lembaga kesehatan  dunia,
faktor fisik, jiwa, dan sosial.
Namun begitu tidak berarti bahwa faktor
spiritual tidak penting. Koenig (2009) melakukan
systematic review terhadap berbagai penelitian di
Amerika, Kanada, Eropa dan beberapa negara lain
dan menemukan bahwa keyakinan dan praktik
agama merupakan kekuatan dalam memberi rasa

nyaman (comfort), harapan, dan kebermaknaan

146

(meaning). Oleh karenanya penelitian lanjutan
tentang konsep religius dan spiritual menjad topik
yang sangat relevan untuk didalami lebih lanjut
dalam konteks Indonesia.

Rumusan kejiwaan oleh empat pemikir Jawa
dalam penelitian ini diharapkan memberi

pada

Indegenos maupun Psikologi Nusantara di masa

kontribusi perkembangan  Psikologi
depan. Pemikiran Sosrokartono dan Mohammad
Subud perlu diteliti lebih lanjut dan dibandingkan
dengan konsep-konsep kejiwaan yang telah mapan
saat ini, juga dibandingkan dengan pemaknaan dari
budaya lain di tanah air. Penelitian selanjutnya
diharapkan bisa mengeksplorasi pemikir-pemikir
non-Jawa dan membandingkannya secara lintas
budaya sehingga Psikologi Nusantara mampu
berkembang menjadi penjelasan alternatif dalam
memahami proses mental manusia Indonesia.

Catatan

'"Prof. Sadarjoen adalah ayah dari Sawitri Supardi
Sadarjoen. Bersama 29 koleganya, Sawitri adalah
angkatan pertama (1961) mahasiswa Fakultas Psikologi
UNPAD  (https://www.unpad.ac.id/2022/11/prof-
sawitri-supardi-sadarjoen-tutup-usia/).

*Buku Pentalogi yang ditulis oleh Budhi Setianto
Purwowiyoto adalah”: (1) “Studium Generale (Kuliah
Umum)” terbit pada 2012; (2) “Psike (Mental —
Spiritual)” terbit pada 2013; (3) “Ego (Sang Aku)”
terbit pada 2014; (4) “Intuisi (ilham)” terbit pada 2015,
dan (5) “Magnum Opus (Karya Besar)” terbit pada
2016.

’ Kawruh diambil dari kata kaweruh. Weruh itu sendiri
adalah kata Jawa yang berarti melihat atau tahu. Maka
Kaweruh atau kawruh memberi makna “pengetahuan.”
Ungkapan ngangsu kawruh berarti menimba ilmu
pengetahuan.

*Sumber-sumber lain mengatakan Desa Bringin adalah
bagian Salatiga. Lokasinya memang lebih dekat ke
daerah Tuntang Salatiga katimbang Semarang, tapi
penelusuran penulis secara geografis merujuk Desa
Bringin berada di Kecamatan Bringin, Kabupaten
Semarang.

’Gede dan Ageng adalah kata Jawa yang berarti besar,
dimana Agenglebih halus dibanding Gede.

Referensi

Abraham, Juneman. 201S. “Psikologi Nusantara,
Psikologi yang Bagaimana?” Kompasiana,
Oktober 29. Diakses 27 Januari 2026.



Eunike Sri Tyas Suci (Biografi Kolektif Pemikir Jawa sebagai Pionir Psikologi Nusantara)

https://www.kompasiana.com/juneman/$
6257£891397733605{9b57e/psikologi-
nusantara-psikologi-yang-
bagaimana?page=2&page images=1.

Afif, Afthonul. 2020. Psikologi Suryomentaram:
Pedoman Hidup Bahagia
Yogyakarta: IRCiSoD.

Ali, R. Mohammad. 1966. /Imu Kantong Kosong,
IImu Kantong Bolong, Illmu Sunyi RMP
Sosrokartono.

Andryanto, S. Dian. 2021. “Polyglot Mampu

R.M.

ala Jawa.

Banyak Bahasa,
Sosrokartono  Salah  Satunya.” Tempo.
Diakses 22 September 2023.
https://nasional.tempo.co/read/1469267/
polyglot-mampu-kuasai-banyak-bahasa-r-

Kuasai Panji

m-panji-sosrokartono-salah-satunya.

Bianpoen, Carla. 2002. “To Take a Bath -
Saparinah Sadli’s Story.” In Buku Pengantar
6th Saparinah Sadli Award, dalam rangka
ulang tahun ke-90 Prof. Saparinah Sadli.

Dahlan, Wilman, Buntje Harbunangin, Johannes

Adriaan Arnoldus Rumeser, dan Lukman S.

Sriamin. 2007. Dialog Psikologi Indonesia:

Doeloe, Kini, dan Esok. Jakarta: HIMPSI

Jaya.

Psikologi TNI  Angkatan  Darat
(Dispsiad). t.p. Sejarah Dinas Psikologi TNI
Angkatan Darat. Accessed Januari 27,
2026. https://www.dispsiad.mil.id/profil-
dispsiad/sejarah
Fikriono, Muhaji. 2018. Kawruh Jiwa: Warisan

Spiritual Ki  Ageng  Suryomentaram.
Tangerang Selatan: Javanica.

Geels, Antoon. 1997. Subud and the Javanese
Mystical Tradition.

Geels, Antoon. 2021. “Subud: An Indonesian
Interpretation of Sufism.” In Handbook of
Islamic Sects and Movements, edited by
Muhammad A. Upal and Carol M. Cusack.
Leiden: Brill.

Gray, Wood, et al. 1964. Historian’s Handbook: A
Key to the Study and Writing of History. 2nd
ed. Boston: Houghton Mifflin.

Dinas

Hadiwirawan, Olivia. 2024. “Upaya
Menemukenali Psikologi ~ Nusantara:
Refleksi ~ Dekolonial  bagi  Psikologi

Nusantara.” Paper presented at Angkringan
CICP #8, Juli 12. Diakses 28 Januari 2026

147

https://www.youtube.com/watch?v=LBH

LHV7tGx4.
Hasan, Fuad. 2007. “Ukuran Kemajuan Psikologi
di Indonesia: Kesiapan =~ Mengatasi

Tantangan Masa Kini dan Masa Depan Baik
di Tingkat Nasional Maupun Internasional.”
In Dialog Psikologi Indonesia: Doeloe, Kini,
dan Esok, edited by Wilman Dahlan et al,,
119-138. Jakarta: HIMPSI Jaya.

Jatman, Darmanto. 1997. Psikologi  Jawa.
Yogyakarta: Yayasan Bentang Budaya.
Jatman, Darmanto. 2021. Psikologi  Jawa:
Konseptualisasi Kawruh Jiwa
Suryomentaram. Edisi revisi. Yogyakarta:

Rua Aksara.

Koenig, Harold G. 2009. “Research on Religion,
Spirituality, and Mental Health: A
Review.” Canadijan _Journal of Psychiatry 54
(5):283-292.
https://doi.org/10.1177/0706743709054
00502.

Lestari, Made Diah. 2023. “Ulayat sebagai Sebuah
Ilmu.” Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian
Journal of Indjgenous Psychology10 (2):
167-

171. https://doi.org/10.24854/jpu86s.

Mohammed, Ari Hamzah. 2007. “Memahami Ki
Ageng Suryomentaram dari Desa Bringin.”
Diakses 14  September 14, 2023.
https://arriemaya.blogspot.com/2007/06/
memahami-ki-ageng-suryomentaram-
dari.html.

Muhibbuddin, Muhammad. 2019. RMP
Sosrokartono: Kisah Hidup dan Ajaran-
Ajarannya. Yogyakarta: Araska.

Prawitasari, Johana Endang. 2006. “Psikologi
Nusantara: Kesanakah Kita
Menuju?” Buletin Psikologi14 (1): 1-30.

Purwowiyoto, Budhi Setianto. 2016a. “Kardiologi
Kuantum ke-34: Sumbangan Kardiologi
Kuantum pada Gagal Jantung.” InaHeart
News, Januari 8. Diakses 23 Mei 2023.
https://tpkindonesia.blogspot.com/2016/
01/kardiologi-kuantum-ke-34-
sumbangan.html.

Purwowiyoto, Budhi Setianto. 2016b. Magnum
Opus (Karya Besar): Candra Jiwa Indonesia,
Warisan Ilmiah Putra Indonesia. Jakarta:
PERKI.




Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 132-148 | E-ISSN: 2443-0110

Sarwiyono, Ratih. 2017. Ki Ageng
Suryomentaram: Sang Plato dari Jawa.
Yogyakarta: Cemerlang Publishing.

Sarwono, Sarlito Wirawan. 2007. “Psikologi
Indonesia dalam Perspektif Internasional.”
In Dialog Psikologi Indonesia: Doeloe, Kini,
dan Esok; edited by Wilman Dahlan et al.,
165-184. Jakarta: HIMPSI Jaya.

Sarwono, Sarlito Wirawan. 2012. “Psikologi
Ulayat.” Jurnal Psikologi Ulayat1: 1-16.
https://doi.org/10.24854/jpu2

Sugiarto, Ryan. 201S. Psikologi Raos: Saintifikasi
Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram.

Yogyakarta: Diandra Primamitra.

Watini. 2014. “Motivasi dan Makna Latihan
Kejiwaan Penghayat PPK SUBUD Cabang
Yogyakarta.” Religi 10 (1): 27-50.
https://doi.org/10.14421/rejusta.2014.100
1-03

148



