
Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 132-148 | E-ISSN: 2443-0110 

 

132 

Biografi Kolektif Pemikir Jawa sebagai Pionir Psikologi Nusantara:  
Soemantri Hardjo Prakoso, Ki Ageng Suryomentaram, R.M.P. Sosrokartono,  

dan Mohammad Subuh 
 

Eunike Sri Tyas Suci 
 

Program Studi Psikologi, Fakultas Psikologi, Universitas Katolik Indonesia Atma Jaya 
Jl. Jenderal Sudirman 51, Jakarta - Indonesia 

 
Penulis korespondensi: eunike.suci@atmajaya.ac.id 
DOI: https://doi.org/10.14710/jscl.v10i2.64241 

 
 
 

 
 

Abstract 
 

Psychology as it has been taught in Indonesia has largely followed Western frameworks, grounded in Western modes of thought 
considered modern, namely, the scientific study of individual mental processes. Scientific inquiry in this tradition relies on 
empirical and objective methods, allowing findings to be tested and replicated. Historically, however, the early development of 
psychology in Indonesia was more pragmatic, emerging primarily from psychometric training courses rather than from a systematic 
engagement with psychology as a scientific discipline in line with established epistemological standards. This historical trajectory 
raises a critical and reflective question: Is there a form of psychology, or ilmu jiwa, rooted in Eastern values within the archipelago? 
And what distinguishes it from Western psychology? These questions form the foundation of the author’s historical and academic 
exploration, with a particular focus on Javanese thought. Javanese perspectives were chosen as the primary focus due to the relative 
accessibility and availability of relevant literature. Accordingly, this study first examines what is termed Nusantara Psychology. 
Through a careful review and verification of sources, the author focuses on four Javanese thinkers or scholars: Soemantri Hardjo 
Prakoso, Ki Ageng Suryomentaram, Panji Sosrokartono, and Muhammad Subuh. These thinkers share a defining characteristic 
that sets their conceptualizations of the human psyche apart from Western psychology: the central role of spirituality in 
understanding human psychological life. The psychological frameworks developed by these Javanese thinkers are expected to 
contribute to the future development of Indigenous Psychology as well as Indonesian Psychology (Psikologi Indonesia). Further 
research is encouraged to explore non-Javanese thinkers and to conduct comparative analyses, in order to deepen understanding 
of the mental processes of Indonesian people. 
 
Keywords: Collective Biography; Nusantara Psychology; Indonesian Psychology; Javanese Scholars; Candra Jiwa Indonesia. 

 
Abstrak 

 
Psikologi yang diajarkan di Indonesia sebagian besar mengikuti kerangka Barat, yang berlandaskan cara berpikir Barat yang 
dianggap modern, yaitu studi ilmiah tentang proses mental individu. Penyelidikan ilmiah dalam tradisi ini mengandalkan metode 
empiris dan objektif, sehingga temuan dapat diuji dan direplikasi. Namun, secara historis, perkembangan awal psikologi di 
Indonesia lebih bersifat pragmatis, muncul terutama dari kursus pelatihan psikometri, bukan dari keterlibatan sistematis dengan 
psikologi sebagai disiplin ilmiah sesuai standar epistemologis yang mapan. Trajektori sejarah ini menimbulkan pertanyaan kritis 
dan reflektif: Adakah bentuk psikologi, atau ilmu jiwa, yang berlandaskan nilai-nilai Timur di nusantara? Dan apa yang 
membedakannya dari psikologi Barat? Pertanyaan-pertanyaan ini menjadi dasar eksplorasi sejarah dan akademik penulis, dengan 
fokus khusus pada pemikiran Jawa. Perspektif Jawa dipilih sebagai fokus utama karena ketersediaan dan aksesibilitas literatur yang 
relatif lebih banyak. Dengan demikian, studi ini pertama-tama menelaah apa yang disebut Psikologi Nusantara. Melalui kajian dan 
verifikasi sumber secara cermat, penulis memusatkan perhatian pada empat pemikir Jawa: Soemantri Hardjo Prakoso, Ki Ageng 
Suryomentaram, Panji Sosrokartono, dan Muhammad Subuh. Keempat pemikir ini memiliki ciri khas yang membedakan 
konseptualisasi mereka tentang jiwa manusia dari psikologi Barat, yaitu peran sentral spiritualitas dalam memahami kehidupan 
psikologis manusia. Kerangka psikologi yang dikembangkan oleh pemikir-pemikir Jawa ini diharapkan dapat berkontribusi pada 
pengembangan Psikologi Nusantara sekaligus Psikologi Indonesia (Psikologi Indonesia). Penelitian lebih lanjut dianjurkan untuk 
mengeksplorasi pemikir non-Jawa dan melakukan analisis komparatif, guna memperdalam pemahaman tentang proses mental 
masyarakat Indonesia. 
 
Kata Kunci: Ilmu Jiwa Jawa; Psikologi Nusantara; Biografi Kolektif; Pemikir Jawa; Candra Jiwa Indonesia. 

Diterima/ Received: 4 Juni 2024; Direvisi/ Revised: 30 Januari 2026; Disetujui/ Accepted: 31 Januari 2026 



Eunike Sri Tyas Suci (Biografi Kolektif Pemikir Jawa sebagai Pionir Psikologi Nusantara)  

 

133 

Pendahuluan 
 
Sejarah ilmu psikologi di Nusantara umumnya 
dikenal setelah kemerdekaan. Pascaproklamasi 
kemerdekaan 1945, “bayi” Indonesia belum 
mampu membangun negeri. Pemerintah Kolonial 
Belanda belum mau mengakui Indonesia dan tetap 
berupaya untuk menguasainya melalui Agresi 
Militer pertama (1947) dan kedua (1948). 
Akhirnya Belanda mengakui kedaulatan RI melalui 
Konferensi Meja Bundar pada 27 Desember 1949.  

Pada 1950an Indonesia masih dalam masa 
transisi menata diri menjadi sebuah negara yang 
berkedaulatan. Setelah ditinggalkan Jepang dan 
Belanda, Indonesia mengalami kekosongan dalam 
pemerintahan yang harus segera diisi agar 
pemerintahan baru tetap berjalan, “to keep the 
machine running” kata Fuad Hassan (Dahlan dkk. 
2007, 120). Maka pengisian posisi-posisi yang 
kosong dilakukan dengan apa adanya tanpa “fit and 
proper test” karena memang tidak pernah terpikir 
bahwa hal semacam itu diperlukan. 

Tidak ada proses seleksi dalam mengisi 
kekosongan tersebut. Sarwono (Dahlan dkk. 2007, 
166) menggambarkan situasi saat itu sangat 
memprihatinkan karena sebetulnya tidak ada yang 
siap menduduki jabatan apapun dalam 
pemerintahan. Dengan pendidikan yang rendah 
mereka harus bersedia mengisi kekosongan yang 
ditingggalkan oleh pemerintah kolonial Belanda 
dan posisi-posisi baru yang dibentuk oleh 
pemerintah Indonesia pascakemerdekaan. Para 
pejuang yang biasa bergerilya di hutan kemudian 
masuk kota dan ditunjuk menjadi manajer atau 
direktur perusahaan yang ditinggalkan oleh 
Belanda. Tentara-tentara pelajar yang umumnya 
hanya lulus SMP tiba-tiba berubah statusnya 
menjadi gubernur tanpa persiapan yang memadai.  

Tanggung jawab yang begitu besar membuat 
mereka mengalami stres dan psikosomatis. Mereka 
mulai menunjukkan gejala-gejala gangguan 
psikologis seperti gatal tanpa sebab, sesak nafas, 
dan lainnya. Semua gejala tersebut langsung hilang 
saat mereka mendapatkan cuti sakit. Namun gejala 
yang sama muncul lagi saat masuk bekerja. Ini 
menunjukkan bahwa secara medis sebetulnya 
mereka tidak sakit. Sarwono memaparkan situasi 
tersebut dari pengalaman yang dituturkan oleh 
seorang dokter jiwa, yaitu Slamet Iman Santoso (7 

September 1907 – 9 November 2004).  Santoso 
adalah lulusan sekolah dokter yang didirikan oleh 
pemerintah kolonial Belanda bagi “bumi putera” 
(pribumi), yaitu School tot Opleiding van 
Inlandsche Artsen atau STOVIA (1926-1932) dan 
melanjutkan ke jenjang perguruan tinggi fakultas 
kedokteran yang pada masa itu disebut sebagai 
Geneeskunde School of Arts Batavia Sentrum 
(GHS) (1932-1934). 

Slamet Iman Santoso menemukan banyak 
pasien yang tidak bahagia atas pekerjaan mereka 
(Bianpoen 2002), dimana sebagian diantaranya 
mengalami gangguan kejiwaan di tempat kerja. 
Dalam pidato pengukuhan Guru Besar UI pada 
1952, Slamet mengemukakan tes psikologi 
diperlukan untuk menempatkan “the right man on 
the right place.” Maka asesmen psikologis perlu 
dilakukan untuk menghindari terjadinya “the right 
man on the wrong place” dan “the wrong man on 
the right place”, apalagi “the wrong man on the 
wrong place.” 

Setahun setelah pengukuhan tersebut, pada 
3 Maret 1953 Slamet membuka Kursus Asisten 
Psikologi yang diselenggarakan oleh Kementerian 
Pendidikan. Ini merupakan aksi nyata untuk 
membangun manusia Indonesia, meski diakuinya 
tanpa pedoman yang jelas. Dalam pidato 
pembukaannya, Slamet mengakui bahwa ia seolah-
olah berada di tepi pantai dan membawa peserta 
kursus menyeberang tanpa pedoman, tanpa arah, 
dan tanpa diketahui kemana mereka menyeberang 
(Hasan dalam Dahlan dkk. 2007).   

Salah satu peserta kursus tersebut adalah 
Saparinah Sadli. Carla Bianpoen dalam buku “To 
Take A Bath – Saparinah Sadli’s Story” (2002) 
memaparkan bahwa Ibu Sap, demikian biasa beliau 
dipanggil, awalnya belajar ilmu farmasi di 
Universitas Gadjah Mada dan kemudian bekerja 
pada Apotek Gorkum. Pada 1953 Saparinah 
mengikuti latihan psikometri yang diselenggarakan 
oleh Slamet dan mengakui bahwa iapun tidak 
paham tentang psikometri. Saparinah hanya 
mendaftar dan ternyata diterima (Bianpoen 2002). 
Kisah ini telah beberapa kali penulis dengar 
langsung dari Saparinah saat kunjungan ke 
kediaman beliau.  

Kursus Asisten psikologi ini menjadi cikal 
bakal Lembaga Psikologi yang kemudian bernama 
Lembaga Pendidikan Asisten Psikologi. Pada 1955 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 132-148 | E-ISSN: 2443-0110 

 

134 

lembaga ini berubah menjadi Pendidikan Sarjana 
Psikologi di bawah Fakultas Kedokteran 
Universitas Indonesia (UI). Perjuangan Slamet 
Iman Santoso tidak berhenti, pada 1 Juli 1960 
akhirnya didirikan Fakultas Psikologi dengan 
dirinya sebagai dekan pertamanya dan Ibu Sap 
sebagai salah satu lulusan generasi pertamanya. 
Oleh perjuangan Slamet Iman Santoso dalam 
meretas jalan kelahiran pendidikan psikologi di 
Indonesia, maka ia dinobatkan sebagai Bapak 
Psikologi Indonesia. 
 Narasi di atas bukanlah hal baru bagi 
pemerhati sejarah psikologi di Indonesia. Namun 
perlu dicatat bahwa awal berkembangnya ilmu 
psikologi di Indonesia tidak berangkat dari 
keilmuan psikologi, atau ilmu jiwa, serta konsep-
konsep dasar ilmu psikologi tentang kejiwaan 
manusia, namun lebih pragmatis untuk melakukan 
asesmen psikologis tenaga kerja dalam proses 
rekrutmen yang kemudian melembaga menjadi 
pendidikan psikologi.  
 Maka peneliti melakukan pemikiran 
reflektif, yaitu kapan sebetulnya psikologi sebagai 
ilmu dikenal di perairan Nusantara?  Penelusuran 
peneliti dalam buku Dialog Psikologi Indonesia: 
Doeloe, Kini dan Esok (Dahlan dkk., 2007) 
menemukankan pengakuan beberapa tokoh 
psikologi di Indonesia bahwa sejujurnya mereka 
tidak mengetahui kapan “ilmu psikologi” masuk di 
Indonesia.  Kata “masuk” digunakan di sini, karena 
para tokoh psikologi tersebut merasa bidang 
psikologi adalah ilmu baru dari Eropa. Hal ini 
dinyatakan antara lain oleh Saparinah Sadli, Sarlito 
Wirawan Sarwono, dan Sawitri Supardi Sadarjoen. 
Kata psikologi itu sendiri sebetulnya istilah Barat, 
sehingga ilmu psikologi yang dikenalkan di 
Indonesia berangkat dari konsep-konsep budaya 
Barat. Sudirgo Wibowo mengakui bahwa psikologi 
sebagai ilmu baru yang diperkenalkan dari Belanda 
(Dahlan dkk., 2007, 219).  
 Pemikiran reflektif selanjutnya adalah 
sebuah pertanyaan apakah ilmu jiwa yang disebut 
sebagai psikologi itu sungguh-sungguh ilmu baru 
dari Belanda (Eropa), atau sebetulnya pemikiran-
pemikiran kejiwaan sudah ada di Nusantara dan 
dirumuskan dengan menggunakan bahasa dan 
ungkapan lokal yang dianggap kurang atau tidak 
ilmiah sehingga tidak sesuai standard ilmiah yang 

diperkenalkan Orang Barat ke tanah air sebagai 
cara berpengetahuan yang ilmiah.  

Pemikiran-pemikiran reflektif di atas adalah 
awal penelusuran akademik peneliti tentang 
psikologi, atau ilmu jiwa, di Jawa yang berdasar 
pada konsep-konsep budaya Jawa. Hal ini penting 
untuk melihat apakah sebelum keilmuan psikologi 
Barat diperkenalkan di tanah air, sebetulnya 
masyarakat Jawa telah mempunyai pemaknaan 
tertentu tentang jiwa dan konsep-konsep 
psikologis sebagaimana yang dikemukakan oleh 
ahli Barat. Penulis memfokuskan Jawa karena 
secara historis Pulau Jawa lebih berkembang 
dibanding pulau-pulau lain di perairan Nusantara 
sejak pemerintahan kolonial Belanda sampai saat 
ini, termasuk diantaranya adalah perkembangan 
intelektual. Hal ini memberi jalan para permikir 
Jawa untuk menyampaikan dan menyebarkan 
pemikirannya tentang kejiwaan manusia berdasar 
pada konsep filsafat Jawa. Data statustik 
kependudukan saat ini menunjukkan bahwa lebih 
dari separoh penduduk Indonesia berdiam di Pulau 
Jawa. Dengan demikian dapat disimpulkan secara 
sederhana bahwa budaya Jawa cukup dikenal oleh 
mayoritas penduduk Indonesia, tidak hanya oleh 
orang Jawa saja. Dengan demikian memelajari ilmu 
jiwa yang dirumuskan para pemikir Jawa, atau 
disebutkan sebagai ilmu jiwa Jawa, merupakan awal 
eksplorasi untuk mengenal lebih jauh ilmu jiwa 
Nusantara, atau Psikologi Nusantara.  Oleh 
karenanya peneliti juga perlu melakukan eksplorasi 
apa itu yang dinamakan Psikologi Nusantara untuk 
dapat dipahami bersama. 
 
Metode 

 
Penelusuran ilmu jiwa Jawa perlu metode yang 
kredibel. Maka kajian sejarah ini menggunakan 
metode penelitian sejarah dengan melalui 
beberapa tahap. Wood Gray dkk. dalam bukunya 
Historian’s handbook: a key to the study and 
writing of history (1964) menyebutkan ada enam 
proses yang penting untuk dilakukan dalam studi 
penelusuran sejarah, yaitu: 1) pemilihan topik, 2) 
penelusuran bukti-bukti sejarah, 3) pencatatan, 4) 
melakukan kritik, 5) mengonstruksi bukti, dan 6) 
komunikasi. Meskipun buku tersebut terbit tahun 
1964, namun tetap relevan untuk dijadikan 
pedoman karena Gray saat itu juga menyusunnya 



Eunike Sri Tyas Suci (Biografi Kolektif Pemikir Jawa sebagai Pionir Psikologi Nusantara)  

 

135 

berdasarkan permintaan para mahasiswanya untuk 
dijadikan pegangan bagi para pemula. Dengan 
adanya komputer dan Internet, maka banyak 
proses penelusuran bukti-bukti sejarah lebih 
dimudahkan. Juga pencatatan saat ini bisa langsung 
diketik dalam sebuah file di folder khusus pada 
topik yang akan ditelusurinya.  

Dalam pelaksanaannya, proses penulisan 
sejarah bergulir secara snowball. Dengan 
mengutamakan ketertarikan yang kuat (passion) 
atas topik yang dipilih, maka proses pengumpulan 
sumber dan analisa tidak dibatasi oleh waktu dan 
tidak merasa dikejar-kejar oleh suatu keharusan 
sebagaimana sebuah proyek penelitian pada 
umumnya. Dengan demikian, passion adalah kunci 
dalam proses penggalian sejarah, khususnya karena 
penelusuran sejarah ini dilakukan secara pribadi 
dan tidak dalam kerangka proyek penelitian 
tertentu.  

Pada Tahap Pertama, peneliti memilih topik 
terkait dengan perkembangan Psikologi 
Nusantara. Sebagaimana telah dipaparkan di 
bagian Pendahuluan, ilmu psikologi yang diajarkan 
di perguruan tinggi di Indonesia saat ini berbasis 
pada tokoh-tokoh pemikir Eropa dan Amerika, 
atau biasa disebut Global North, yang 
merumuskan proses mental individu berbasis pada 
budaya Barat. Maka perlu ditelusuri apakah konsep 
Eropa dalam berpengetahuan bisa digunakan 
untuk menjelaskan kejiwaan masyarakat lokal di 
Nusantara yang mempunyai cara berpengetahuan 
berbeda. Perlu dicatat juga bahwa perkembangan 
Era Modern di Barat berkelindan dengan 
kolonialisme yang dilakukan oleh Belanda di 
perairan Nusantara sebagai negara koloninya.   

Pada Tahap Kedua, yaitu penelusuran bukti-
bukti sejarah menunjukkan adanya sejumlah 
dokumen dan literatur yang menulis tentang 
rumusan kejiwaan oleh para pemikir Jawa yang 
perlu dicermati. Peneliti mengumpulkan bukti-
buki tersebut sejauh yang dimungkinkan karena ini 
dilakukan secara pribadi. Tahap Ketiga sampai 
Kelima dilaksanakan secara dinamis dan saling 
terkait, karena saat peneliti melakukan pencatatan, 
proses berpikir kritis juga dilakukan bersamaan. 
Bukti dokumen dan literatur yang berhasil 
dikumpulkan peneliti dikonstruksikan untuk 
kemudian dirumuskan dalam hasil penelitian ini.  

Penelitian ini akhirnya memfokuskan pada 
tokoh pemikir Jawa karena penelusuran bukti 
sejarah dan literatur pemikir dari wilayah lain di 
Indonesia lebih sulit untuk didapatkan secara 
komprehensif. Pengumpulan sumber-sumber 
literatur sejarah dilakukan dengan cara menghadiri 
pertemuan tentang sejarah Psikologi Jawa serta 
mencari buku-buku lawas yang dijual di Internet. 
Beberapa buku yang dijual dalam kondisi yang 
sangat memprihatinkan dan hampir hancur sulit 
ditemukan di perpustakaan.  

Pada Tahap Kelima, peneliti mengonstruksi 
empat tokoh pemikir Jawa yang mempunyai 
sumber literatur yang cukup untuk memaparkan 
pemikirannya tentang ilmu jiwa atau kejiwaan 
manusia. Keempat pemikir tersebut adalah 
Soemantri Hardjo Prakoso, Ki Ageng 
Suryomentaram, Panji Sosrokartono, dan 
Muhammad Subuh. Dua pemikir pertama, 
Soemantri dan Ki Ageng, cukup dikenal di 
komunitas psikologi di perguruan tinggi karena 
Soemantri adalah Kepala Pusat Psikologi Angkatan 
Darat yang menjadi salah satu pionir berdirinya 
Fakultas Psikologi Universitas Padjadjaran 
(UNPAD). Seomantri menjadi Dekan Pertama 
fakultas tersebut, dan namanya diabadikan sebagai 
nama Gedung 1 Fakultas Psikologi UNPAD. 
Sementara itu, nama Ki Ageng Suryomentaram 
(KAS) lebih dikenal di lingkungan Fakultas 
Psikologi UGM karena beberapa dosen 
mengembangkan pemikiran Ki Ageng dalam 
wadah Center for Indigenous and Cultural 
Psychology (CICP). Lebih jauh, Fakultas 
Psikologi UGM bekerjasama dengan CICP 
membuka Sekolah Kawruh Jiwa KAS.  

Pada Tahap Keenam, peneliti melakukan 
komunikasi kepada beberapa pemerhati yang 
menekuni pemikiran tokoh Jawa dalam 
merumuskan kejiwaan manusia. Peneliti bertemu 
Budhi Setianto Purwowiyoto dalam acara 
peluncuran buku Magnum Opus di Universitas 
Paramadina pada 2017 yang dihadiri oleh putra 
sulung Soemantri Hardjoprakowo, yaitu alm. 
Winahyo Hardjoprakoso. Pertemuan tersebut 
dilanjutkan dalam komunikasi WhatsApp untuk 
mendapat penjelasan lebih lanjut tentang Candra 
Jiwa Indonesia.  Peneliti juga berkunjung dan 
menginap di rumah Darmanto Jatman di Pakem, 
Yogyakarta, pada awal 2025. Kunjungan disambut 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 132-148 | E-ISSN: 2443-0110 

 

136 

hangat oleh putrinya yang berkenan memberikan 
buku Psikologi Jawa Edisi Revisi. Pada buku Edisi 
Pertama (1997) dan cetak ulang (2011) buku ini 
berjudul “Psikologi Jawa“ saja. Oleh karena Jatman 
sebetulnya berfokus pada pemikiran Ki Ageng 
Suryomentaram dalam buku tersebut, maka sulit 
untuk menyimpulkan bahwa Psikologi Jawa adalah 
Kawruh Jiwa-nya Ki Ageng. Hal ini berjalan 
bersamaan dengan dikenalnya tokoh pemikir jiwa 
Jawa lainnya. Oleh karena itu judul Edisi Revisi 
lebih mempertegas isi buku ini, yaitu “Psikologi 
Jawa: Konseptualisasi Kawruh Jiwa 
Suryomentaram“ (2021).  

Dalam komunikasi dengan Ryan Sugiarto, 
penulis buku Psikologi Raos: Saintifikasi Kawruh 
Jiwa Ki Ageng Suryomentaram yang berangkat dari 
penelitian untuk tesisnya. Dalam testimoni 
pengantar buku Psikologi Jiwa Edisi Revisi, Ryan 
menceritakan keharuan Darmanto Jatman saat 
menghadiri Sekolah Kawrung Jiwa Ki Ageng 
Suryomentaram pada akhir 2013 di Fakultas 
Psikologi UGM. Jatman meneteskan airmata 
karena sekolah ini dipersembahkan kepada Jatman 
yang telah berjuang selama bertahun-tahun dalam 
mengenalkan pemikiran Ki Ageng Suryomentaram 
(Jatman 2021, vii).  

Komunikasi di forum akademik dilakukan 
peneliti dalam sebuah konferensi internasional 
First Joint Meeting of the Asian Society of the 
History of Medicine and History of Medicine in 
Southeast Asia yang diselenggarakan di Jakarta, 27 
– 30 Juni 2018. Ada satu parallel session berjudul 
The History of Psychology in Indonesia dimana 
peneliti mempresentasikan hasil eksplorasinya 
dengan judul The Historical Transition toward the 
Emergence of Psychology in Indonesia. Topik ini 
berkelindan dengan paparan Iwan Wahyu Widayat 
yang berjudul The Development of Psycholgoy in 
Post-Colonial Indonesia, 1950-1959. 
 
Hasil dan Pembahasan 

 
Eksplorasi akademik menghasilkan dua topik 
utama yang didiskusikan dalam tulisan ini. Pertama 
adalah hasil eksplorasi peneliti tentang Psikologi 
Nusantara yang mencoba melepaskan diri dari 
hegemoni psikologi Barat yang telah mapan. 
Kedua, tentang empat tokoh pemikir Jawa yang 
dianggap sebagai pionir Ilmu Jiwa Jawa yang 

merumuskan kejiwaan manusia berbasi pada 
filsafat pemikiran dan budaya Jawa.  Keempat 
tokoh tersebut adalah Soemantri Hardjo Prakoso, 
Ki Ageng Suryomentaram, RMP Sosrokartono, 
dan Mohammad Subuh. Temuan empat pemikir 
ini agak berbeda dari paparan Koentjoro Soeparno 
dalam pengantar Psikologi Raos (Sugiarto 2015) 
yang menyatakan bahwa Darmanto Jatman 
menyebutkan tiga tokoh pertama di atas sebagai 
tiga tokoh “Psikologi khas Indonesia” yang 
kemudian wacana tersebut berkembang menjadi 
Psikologi Nusantara. Oleh karenanya sebelum 
paparan keempat pemikir Jawa tersebut, peneliti 
akan memaparkan hasil eksplorasi tentang 
Psikologi Nusantara terlebih dahulu. 
 
Psikologi Nusantara: Upaya Dekolonialisasi 
Psikologi Barat 
 
Dari berbagai diskusi dan penelusuran literatur, 
tulisan Johana Endang Prawitasari pada 2006 
dianggap yang pertama menyebutkan Psikologi 
Nusantara, dimana dalam tulisannya ia 
mempertanyakan apakah kesana ilmu psikologi di 
Indonesia akan mengarahkan perkembangannya 
ke depan (Prawitasari, 2006). Pertanyaan ini lebih 
pada sebuah harapan tanpa kepastian mengingat 
tantangan besar dalam men-dekonsrtuksi Psikologi 
Barat yang telah diajarkan di perguruan tinggi 
selama ini. Menurut Prawitasari, pengembangan 
Psikologi Nusantara perlu didukung oleh ilmu 
filsafat dan gagasan tentang dekonstruksi rumusan 
Derrida, dimana konsep dekonstruksi merupakan 
hasrat untuk membongkar bangunan yang sudah 
mapan. Ia mendorong para ahli psikologi di 
Indonesia melakukan dekonstruksi terhadap 
kemapanan teori-teori psikologi arus utama yang 
ditulis oleh para pemikir Barat (Eropa dan 
Amerika). Kemudian mengonstruksi Psikologi 
Nusantara yang berbasis pada pengalaman dan 
pemikiran orang Indonesia.  

Dalam paparannya, Prawitasari 
mengenalkan perkembangan Psikologi Nusantara 
diawali dengan hasil penelitian sejumlah ahli 
psikologi UGM tentang beberapa konsep 
psikologis yang bebasis budaya Jawa, antara lain 
konsep isin (malu) dan budi luhur.  Selain itu juga 
konsep “rasa”  oleh Suryomentaram yang diakui 
Prawitasari telah lama dikembangkan oleh 



Eunike Sri Tyas Suci (Biografi Kolektif Pemikir Jawa sebagai Pionir Psikologi Nusantara)  

 

137 

Darmanto Jatman (Prawitasari, 2006, 23). Paparan 
Prawitasari menunjukkan bahwa cikal bakal 
Psikologi Nusantara yang diperkenalkannya 
berangkat dari konsep dan kearifan lokal budaya 
Jawa. Duapuluh tahun berselang, penulis juga 
mendasarkan amatan tentang pentingnya 
mengembangkan Psikologi Nusantara berbasis 
pada empat pemikir Jawa. Dalam kurun waktu 
tersebut nampak bahwa eksplorasi para akademisi 
psikologi tentang kejiwaan manusia Indonesia 
yang dirumuskan oleh pemikir non-Jawa masih 
belum banyak berkembang.  

Pemikiran Psikologi Nusantara yang 
diperkenalkan Prawitasari dikembangkan oleh 
salah satu murid terbaiknya, yaitu Olivia 
Hadiwirawan. Jika Prawitasari menjelaskan 
Psikologi Nusantara sebagai dekonstruksi 
Psikologi Barat yang sudah mapan, Olivia 
menghubungkan Psikologi Barat (Global North) 
sebagai pemegang hegemoni yang menentukan 
standard universal dalam berpengetahuan yang 
juga perlu didekonsruksi.  

Dalam acara Angkringan CICP #8 yang 
berjudul Upaya Menemukenali Psikologi 
Nusantara: Refleksi Dekolonial bagi Psikologi 
Nusantara, Hadiwirawan (2024) 
pempertentangkan antara Dunia Barat (Occident) 
dan Dunia Timur (Orient), antara Global North 
dan Global South. Antara negara kolonialis dan 
negara koloni. Dua axis yang bertentangan ini 
menghasilkan kesenjangan relasi kuasa dimana 
paradigma berpengetahuan berkiblat pada pihak 
yang berkuasa, yaitu Global North. Oleh karenanya 
perlu ada upaya dekonstruksi dari hegemoni 
berpengetahuan yang selama ini menjadi standard 
global, yaitu berbasis pada konsep Barat. Psikologi 
Nusantara diperkenalkan sebagai upaya 
dekonstrusi tersebut sehingga ilmuwan dan 
praktisi psikologi di Indonesia harus berani 
menceritakan realitas orang Indonesia dengan cara 
berpikir yang berbasis pada budaya dan kearifan 
lokal setempat.   

Abraham (2015) mencoba mengkritisi 
penggunaan kata Psikologi Nusantara dengan 
membandingkannya pada pemaknaan Psikologi 
Rusia dan Psikologi Amerika.  Dengan mengkritisi 
apakah ada bangunan epistemologi yang sama, ia 
berargumen bahwa Psikologi Nusantara tidak bisa 
secara sederhana dimaknai sebagai psikologi yang 

diterapkan pada konteks atau masyarakat 
Indonesia sebagai ekspresi “rasa terjajah” oleh 
Psikologi Barat.  

Oleh karenanya Juneman mengajukan dua 
syarat Psikologi Nusantara. Yang pertama, 
perlunya indegenisasi secara ketat terhadap 
“imperialisme akademik” baik secara metodik 
maupun ideologis. Maka untuk menjadi Psikologi 
Nusantara, kita perlu bertindak secara ilmiah 
berdasar gugatan epistemologis arus utama 
Psikologi Barat. Syarat kedua adalah Psikologi 
Nusantara harusnya merupakan Psikologi Lintas 
Budaya (cross-cultural psychology) dalam rangka 
menemukan persamaan dan perbedaan antar 
budaya. Juneman menegaskan bahwa Psikologi 
Nusantara bukan hanya psikologi yang berdasar 
pada kearifan lokal pada budaya atau masyarakat 
tertentu, karena hal ini masuk dalam ranah 
Psikologi Indegenos (indegenous psychology). Ia 
menegaskan bahwa Nusantara bukan hanya 
potongan budaya Jawa, Sumatera, Kalimantan atau 
pulau-pulau lainnya secara terpisah-pisah, namun 
keseluruhan dari semuanya dalam satu kesatuan. 
Oleh karenanya Psikologi Nusantara bukan hanya 
penjumlahan psike, atau kejiwaan, orang Jawa, 
Sumatra dan pulau-pulau lainya.  

Dari paparan di atas maka dapat disimpulkan 
bahwa Psikologi Nusantara adalah sebuah upaya 
pengembangan ilmu psikologi Indonesia yang 
berakar pada kearifan lokal lintas budaya di seluruh 
wilayah perairan Nusantara. Ilmu jiwa yang 
berdasar pada kearifan lokal sebuah budaya atau 
adat tertentu bisa disebut sebagai Psikologi 
Kearifan Lokal, Psikologi Indegenos, atau 
Psikologi Ulayat yang pertama kali diperkenalkan 
oleh Sarlito Wirawan Sarwono (2012) untuk 
mencari padan kata indegenous dalam indegenous 
psyhology yang saat itu tidak ada. Sekarang sudah 
diterjemahkan sebagai Psikologi Indegenos. 
Semuanya penting dalam membangun mosaik 
Psikologi Nusantara.  

Kehadiran Psikologi Nusantara diharapkan 
memecah hegemoni dan dominasi teori-teori Barat 
yang dianggap sebagai standard universal dalam 
berpengetahuan sehingga itulah yang selama ini 
diajarkan di perguruan tinggi. Sarwono 
mengatakan bahwa psikologi klasik yang dikenal 
selama ini cenderung konservatif yang melihat 
proses psikologis bersifat individual dan universal 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 132-148 | E-ISSN: 2443-0110 

 

138 

(Sarwono, 2012). Dalam kenyataan memang 
belum banyak akademisi psikologi yang 
mendalami konsep-konsep kejiwaan tertentu yang 
berakar pada pemikiran lokal dengan konteks 
sosial-budaya setempat, apalagi secara lintas 
budaya. Psikologi Ulayat sebagai sebuah ilmu 
pengetahuan dianggap berseberangan dengan ilmu 
pengetahuan modern (Lestari, 2023). Selanjutnya 
penulis akan memaparkan biografi kolektif empat 
pemikir Jawa tentang ilmu jiwa sebagai titik tolak 
perkembangan Psikologi Nusantara. 
 
Biografi Kolektif Empat Pemikir Jawa tentang 
Ilmu Jiwa 
 
Soemantri Hardjo Prakoso (1913-1970) 
Beliau adalah seorang dokter jiwa (psikiater) 
merangkap ahli syaraf (neurolog) yang mengikuti 
pendidikan dari Lagere School, MULO, AMS, 
sampai Genees Kundege Hoge School. Pada 15 
Juni 1950, Soemantri yang juga seorang Letnan 
Kolonel Angkatan Darat diangkat sebagai Kepala 
Leger Psychologiesche Dienst (LPD) atau Dinas 
Psikologi Tentara KNIL waktu itu. Artinya ilmu 
psikologi telah digunakan di bidang militer pada 
masa pemerintahan kolonial Belanda, khususnya 
dalam melakukan seleksi calon-calon prajurit 
KNIL (Dinas Psikologi TNI Angkatan Darat t.p.).  

Setelah Konferensi Meja Bundar dan 
pengakuan Belanda atas kedaulatan Indonesia, 
pada 1950 terjadi serah terima kepala LPD dari 
Belanda ke Indonesia, dimana Letkol Soemantri 
adalah orang bumi putera pertama yang menjadi 
kepala LPD. Dalam perkembangannya LPD 
beberapa kali mengalami perubahan sampai 
akhirnya sekarang disebut Dinas Psikologi 
Angkatan Darat (Dispsiad). Oleh karena 
terbatasnya personil yang memiliki keahlian dalam 
bidang psikologi, sejumlah mantan tentara pelajar 
dikirim ke Belanda dan kemudian pindah ke 
Jerman karena hubungan Indonesia-Belanda yang 
memburuk akibat sengketa penyerahan Irian Barat 
yang berlarut-larut.  

Tidak ketinggalan Letkol Soemantri (biasa 
dipanggil Pak Mantri) juga ke Belanda dan 
meninggalkan posisi kepala LPD untuk 
melanjutkan pendidikan doktornya di bidang 
psikoterapi di Rijksuniversiteit Leiden (Universitas 
Leiden). Sekembalinya dan para kolega dari 

Belanda dan Jerman, pada 1961 Soemantri 
bekerjasama dengan Sadarjoen (Ketua FKIP 
UNPAD) dan beberapa tokoh Universitas 
Padjadjaran lain mendirikan Fakultas Psikologi 
untuk mengisi kebutuhan Dispiad akan tenaga 
psikolog sehingga tidak harus mengirim mereka ke 
luar negeri.1 Soemantri menjadi dekan pertama 
Fakultas Psikologi UNPAD. 

Disertasi Soemantri Hardjo Prakoso 
berbahasa Belanda dengan judul “Indonesisch 
Mensbeeld als basis ener Psychotherapie” 
(Gambar 1 kiri), atau dalam bahasa Indonesia 
adalah Candra Jiwa Manusia Indonesia sebagai 
Dasar Psikoterapi. Disertasi setebal 232 halaman 
ini membawa Soemantri lulus pada 1956 dengan 
predikat cum laude (dengan pujian). 
Sekembalinya ke tanah air, ia menyampaikan 
pemikiran-pemikirannya pada kuliah umum 
(studium generale) di Universitas Gadjah Mada 
(UGM) yang dihadiri sekitar 800 peserta, 
termasuk rektor UGM, Sardjito. Sebuah jumlah 
yang spektakuler pada masa itu, bahkan juga untuk 
saat ini, membuktikan bahwa ilmu jiwa dan 
psikoterapi adalah bidang ilmu yang sangat 
menarik dan perlu dikembangkan di Indonesia.  

Disertasi Soemantri bersumber dari tiga 
tokoh sentral, yaitu R. Soenarto Mertowardojo, 
R.T. Hardjoprakoso (ayahnya), dan R. Trihardono 
Sowmodihardjo. Namun tokoh sentral 
pengamatannya adalah R. Soenarto Mertowardojo, 
sehingga Candra Jiwa Manusia Indonesia juga 
dinamakan Candra Jiwa Soenarto. Ia adalah 
pendiri Paguyuban Ngesti Tunggal yang kemudian 
disingkat menjadi Pangestu. Pada perkembangan 
selanjutnya, konsep Candra Jiwa Indonesia sering 
disebut sebagai Aliran Pangestu.  

Dalam studium generale, Soemantri 
menegaskan istilah Candra Jiwa berasal dari 
paparan Soenarto dalam kitab Sasangka Jati. Kitab 
ini menjelaskan dasar terapi berupa konsep 
manusia Jawa sebagai mikrokosmos dengan tiga 
komponen: (1) fisik (soma atau jasmani yang 
kasar) yang memiliki keterbatasan usia; (2) mental 
(jiwa, psike, jasmani yang halus) merupakan materi 
halus namun juga mempunyai keterbatasan usia; 
dan (3) spiritual (rohani, spirit) yang merupakan 
pusat imateri dan bersifat abadi, tak terbatas oleh 
waktu (usia) (Purwowiyoto, 2016b, 2). 



Eunike Sri Tyas Suci (Biografi Kolektif Pemikir Jawa sebagai Pionir Psikologi Nusantara)  

 

139 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 1. (Kiri) Halaman depan disertasi Soemantri Hardjoprakoso; (kanan) gambaran utama Candra 
Jiwa Indonesia sebagaimana dirumuskan oleh Soemantri. 

 
Tabel 1. Perbandingan Pemikiran Soemantri tentang Candra Jiwa Indonesia (CJI) dengan Sigmund Freud, 
Alfred Adler, Carl Gustav Jung 

Kategori Tujuan Komponen Aktivitas Dinamika 
Sigmund Freud Mengejar 

kenikmatan 
Id, ego, super ego, 
lingkungkan 

Mekanistik, 
menyelesaikan konflik 
antara id dan super 
ego 

Mekanisme 
pertahanan diri 

Alfred Adler Mengatasi 
kekurangan 

Masyarakat, ego Mengejar 
kesempurnaan 

Usaha kompensasi 

Carl Gustav Jung Menyatukan 
alam sadar 
pribadi dan 
kolektif 

Alam sadar pribadi, 
Alam sadar kolektif, 
Alam tak sadar 
kolektif 

Memahami kesadaran 
kolektif melalui intuisi 

Peleburan alam 
sadar dan  tak sadar 

Candra Jiwa Indonesia Kembali 
menyatu dengan 
The Source 

Kesadaran kolektif, 
hati nurani, roh 
suci, ego, alam tak 
sadar 

Pengabdian roh suci 
pada suksma sejati 

Ibadah, 
Pengendalian 
nafsu, Penalaran 

Catatan: Dalam psikologi Sigmund Freud, Id merujuk pada sisi naluriah atau insting manusia. 
Sumber: Purwowiyoto 2016b. 

 
Dunia di luar diri manusia disebut sebagai 

makrokosmos, dimana pancaindera berperan 
sebagai jembatan kedua kosmos tersebut. Dalam 
mikrokosmos, ada pintu “The Gate” yang 
menghubungkan antara hal-hal yang terbatas (fisik 
dan mental) dengan yang tak terbatas (spiritual). 
Dinamika hubungan mikrokosmos dan 
makrokosmos rumusan Soemantri ini 
digambarkan dalam bagan (Gambar 1 kanan) oleh 
Purwooyoto (2016b).  Dalam hal-hal yang 
terbatas, hubungan fisik dan mental sudah banyak 
diketahui dimana kondisi mental (psike) tertentu 
bisa mengakibatkan gangguan fisik (soma) yang 
biasanya disebut psikosomatis. Sementara itu 
hubungan hal-hal yang terbatas dengan yang tak 
terbatas (imateri, rohani) masih belum 

dieksplorasi secara mendalam. Padahal Soemantri 
menyatakan bahwa pemahaman ini akan 
mengarahkan keinginan pasien untuk merubah 
sikapnya kepada hal-hal imaterial di dalam dirinya.  
Inilah candra jiwa manusia atau yang disebut 
Candra Jiwa Indonesia (CJI).  

Selama bertahun-tahun disertasi Soemantri 
tersimpan di perpustakaan universitas Leiden dan 
tidak banyak orang Indonesia yang memelajarinya 
karena kendala bahasa, meskipun akhirnya 
diterjemahkan pada 1970an dan tersimpan di 
Perpustakaan Pusat Pangestu (Purwowiyoto 
2016b). Padahal, pemikiran Soemantri tentang 
Candra Jiwa Indonesia layak disejajarkan dengan 
candra jiwa tokoh-tokoh besar dalam bidang 
psikologi di Eropa pada masa itu, yaitu Sigmund 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 132-148 | E-ISSN: 2443-0110 

 

140 

Freud, Alfred Adler dan Carl Gustav Jung. Penting 
dicatat, Carl Gustav Jung (1875-1961) hadir dalam 
sidang disertasi Soemantri dan memberi apresiasi 
atas paparan Soemantri pada konsep mind yang 
dijelaskan dengan baik serta dinamikanya pada 
orang Jawa.  

Dalam buku Candra Jiwa Indonesia seri ke-5 
(2016), Purwowiyoto memaparkan perbandingan 
pemikiran candra jiwa ketiga tokoh besar psikologi 
di Eropa tersebut dengan pemikiran Soemantri 
tentang Candra Jiwa Indonesia sebagaimana 
tampak pada Tabel 1. 

Tabel 1 menunjukkan kedalaman 
pemahaman Soemantri tentang konsep jiwa yang 
berbasis pada budaya Jawa.  Apabila kita 
bandingkan antara Candra Jiwa Indonesia (CJI) 
dan candra jiwa para ahli Barat, nampak sekali 
bahwa CJI mempunyai pemaknaan yang lebih 
besar, yaitu menyatunya self dengan The Source, 
dibanding tujuan jiwa ketiga ahli di Barat yang 
lebih pada mengejar kenikmatan, mengatasi 
kekurangan, dan menyatukan alam sadar diri dan 
kolektif. Tampak juga bahwa CJI lebih memberi 
tekanan pada dimensi spiritual sementara tiga yang 
lain lebih individual, di mana hal ini tidak terlepas 
dari perbedaan nilai-nilai budaya Timur dan Barat.  

Setelah kembali ke Indonesia, Soemantri 
tetap berkarya di Dispsiad pada periode 1958-1960 
untuk kemudian pada 1961 mendirikan Fakultas 
Psikologi Universitas Padjajaran dan menjadi 
dekan yang pertama. Sebagai penghormaan atas 
jasa-jasanya, gedung dekanat Fakultas Psikologi 
UNPAD dinamai Gedung Soemantri 
Harjoprakoso sampai sekarang.  

Salah satu penerus pemikiran Soemantri 
Hardjo Prakoso adalah Prof. Dr. dr. Budhi Setianto 
Purwowiyoto, Sp.JP.(K), FIHA, seorang dokter 
spesialis jantung. Beliau mengembangkan konsep 
Candra Jiwa Indonesia dalam mengamati posisi 
jantung di alam semesta. Dalam buku Magnum 
Opus yang merupakan karya terbesar dan terakhir 
dari pentalogi yang disusunnya sejak tahun 2012, 
Purwowiyoto mengembangkan konsep Kardiologi 
Kuantum yang mampu menjelaskan tentang 
terjadinya gagal jantung dengan melihat aspek-
aspek psikososial, depresi, kualitas hidup dan aspek 
mental-spiritual individu pasien (Purwowiyoto 
2016a).2 

Dalam paparannya tentang Kardiologi 
Kuantum, Purwowiyoto menyinggung pentingnya 
peran psikolog dalam menangani pasien gagal 
jantung. Secara biologis, gagal jantung adalah 
kondisi saat jantung melemah sehingga tidak 
mampu memompa darah secara efektif. Namun 
perjalanan pasien sampai mengalami kondisi ini 
sangat dipengaruhi oleh faktor-faktor psikologis 
antara lain stres kronis, kecemasan, dan depresi. 
Jika lingkungan psikososial tidak mendukung, 
kondisi gagal jantung mengakibatkan depresi. 
Kehadiran psikolog dibutuhkan untuk 
memberikan penguatan baik kepada pasien 
maupun dokter yang menanganinya. Saat 
menangani gagal jantung, Purwowiyoto 
menyatakan bahwa Kardiologi Kuantum 
memberikan pencerahan kepada dokter karena 
tujuan Candra Jiwa Indonesia adalah kembali 
menyatu kepada The Source. Adanya unsur 
spiritual ini membuat dokter merasa lebih tenang 
dalam menghadapi pasien gagal jantung, tanpa 
harus memaksakan diri untuk bersikap seperti 
kakak terhadap adiknya (Adlerian) atau melakukan 
psikoanalisis (Freudian), atau hal lain diluar 
kemampuan dan kompetensinya. Selanjutnya 
Purwowiyoto mengakui bahwa Kardiologi 
Kuantum menghargai pandangan Jung yang telah 
memasukkan The Self dan kehadiran Tuhan dalam 
“pusat imateri” yang disebutkan Soemantri 
Hardjoprakoso.  

Sebagaimana telah disebutkan sebelumnya, 
bahwa Candra Jiwa Indonesia memasukkan unsur 
spiritual, Purwowiyoto menjelaskan bahwa alam 
semesta terdiri atas dua kosmos, yaitu 
makrokosmos dan mikrosmos, dalam empat 
dimensi. Makrokosmos adalah dimensi pertama 
dan satu-satunya dalam makrokosmos. Sementara 
itu mikrokosmos mempunyai tiga dimensi yaitu 
fisik (dimensi kedua), mental (dimensi ketiga) dan 
spiritual (dimensi keempat) (Gambar 1 kanan). 
Dalam dimensi mental (jiwa) inilah ditemukan 
adanya kesadaran diri (self, diri, atau Sang Aku), 
angan-angan, perasaan, dan nafsu (Purwowiyoto, 
2016b, 49-51).  
 
Ki Ageng Suryomentaram (1892 – 1962) 
Ki Ageng Suryomentaram lebih populer di 
kalangan pemerhati ilmu jiwa (psikologi) yang 
berbasis pada konsep-konsep Jawa. Jatman (1997; 



Eunike Sri Tyas Suci (Biografi Kolektif Pemikir Jawa sebagai Pionir Psikologi Nusantara)  

 

141 

2021) menuangkan pemikiran Ki Ageng 
Suryomentaram dalam bukunya berjudul Psikologi 
Jawa karena waktu itu pemikiran Ki Ageng yang 
adalah Pangeran Jawa merupakan satu-satunya 
fokus dalam memahami kejiwaan berdasar konsep 
Jawa. Darmanto menyatakan bahwa pemikiran Ki 
Ageng Suryomentaram yang dikenal sebagai Ilmu 
Jiwa Kramadangsa ini bisa disetarakan dengan 
Candra Jiwa yang dikembangkan oleh Soemantri 
Hardjoprakosa (Jatman 1997,11; Jatman 2021, 
11).3 Oleh karena judul Psikologi Jawa sebetulnya 
khusus menjelaskan pemikiran Ki Ageng 
Suryomentaram, padahal dalam perkembangannya 
ada tokoh-tokoh Jawa lain yang merumuskan ilmu 
jiwa dan kejiwaan manusia, maka Edisi Revisi buku 
tersebut menjadi “Psikologi Jawa: Konseptualisasi 
Kawruh Jiwa Suryomentaram”  (Jatman 2021). 

Menyadari pentingnya mengangkat dan 
mengembangkan ilmu jiwa yang berangkat dari 
nilai dan pemikiran lokal, maka Fakultas Psikologi 
Universitas Gadjah Mada (UGM) 
mengembangkan teori psikologi yang berbasis 
pada ajaran dan pemikiran Ki Ageng 
Suryomentaram. Sejumlah tulisan ilmiah dan buku 
tentang pemikiran Ki Ageng mudah didapatkan. 
Salah satu yang cukup lengkap dan dituangkan 
dalam bahasa ilmiah adalah karya Ryan Sugiarto 
(2015) dalam bukunya berjudul “Psikologi Raos: 
Saintifikasi Kawruh Jiwa Ki Ageng 
Suryomentaram.” Selanjutnya pada 2020 terbit 
buku “Psikologi Suryomentaram: Pedoman Hidup 
Bahagia ala Jawa” karya Afhonul Afif yang 
memfokuskan ajaran Ki Ageng tentang hidup 
Bahagia.   

Sebetulnya ada sejumlah buku lain tentang 
pemikiran Ki Ageng Suryomentaram yang terbit di 
awal tahun 1980an. Saat itu Yayasan Idayu 
menerbitkan 14 buku yang berisi pemikiran dan 
wejangan Ki Ageng, yaitu (1) Filsafat Rasa Hidup; 
(2) Ukuran Keempat; (3) Wejangan Pokok Ilmu 
Bahagia; (4) Ilmu Jiwa Kramadangsa; (5) Rasa 
Bebas; (6) Mawas Diri; (7) Tanggapan; (8) Jimat 
Perang, 9) Kesempurnaan dan Wujud Ilmu Jiwa; 
(10) Jiwa Persatuan dan Jiwa Buruh; (11) Ilmu 
Pendidikan dan Seni Suara; (12) Ilmu Perkawinan; 
(13) Ijazah Hidup dan Rasa Unggul; dan (14) Rasa 
Takut, ilmu Jiwa dan perkembangan Jiwa warga 
Negara (Fikriono 2018, 43).  

Lalu siapakah Ki Ageng Suryomentaram 
yang begitu berpengaruh di komunitas Jawa, 
khususnya Jawa Tengah dan Yogyakarta? Beliau 
adalah seorang pangeran, putra ke-55 dari Sultan 
Hamengku Buwana (HB)VII yang lahir pada 
tahun 1892 dengan nama Bendara Raden Mas 
(BRM) Kudiarmaji. Gelar pangeran diperolehnya 
saat memasuki usia dewasa, yaitu 18 tahun dengan 
nama Bendara Pangeran Harya (BPH) 
Suryomentaram. Kehidupannya sebagai pangeran 
di lingkungan keraton yang serba ada dan siap 
memberi layanan terbaik baginya membuat 
perasaan BPH Suryomentaram galau karena ia 
merasa melalui kehidupan yang tidak nyata 
bagaikan fatamorgana. Sebuah kehidupan yang 
terisolasi dari masyarakat kebanyakan. Sebagai 
pangeran, BPH Suryomentaram bisa memerintah 
orang lain untuk melakukan apa saja yang ia 
inginkan.  

Gelisah akan kehidupan serba ada dan serba 
bisa, Ki Ageng melepaskan diri dari kehidupan 
istana termasuk status pangerannya. 
Suryomentaram ingin menjadi rakyat biasa dan 
status tersebut akhirnya diperoleh pada 1921. 
Usianya saat itu 29 tahun dan ia mengajukan 
permohonan kepada Sultan HB VIII yang 
menggantikan ayahnya yang mangkat. Sultan HB 
VIII, yang tidak lain adalah kakaknya sendiri, 
meluluskan permintaan sang adik. Ki Ageng 
melepaskan semua atribut bangsawan dan hartanya 
untuk kemudian memilih hidup sederhana sebagai 
manusia bebas. Setelah menduda selama berahun-
tahun, Ki Ageng menikah lagi pada 1925 dan 
tinggal di desa Bringin, Kabupaten Semarang.4  

Meskipun telah menjadi manusia bebas, 
masyarakat desa Bringin mengetahuinya sebagai 
ningrat dan menyapanya dengan panggilan “Ndoro 
Kanjeng Suryomentaram.” Meski Ki Ageng 
melepaskan semua atribut kerajaan, masyarakat 
setempat tetap memperlakukannya sebagai orang 
dengan kelas sosial yang tinggi. Hal ini terungkap 
dari wawancara seorang blogger, Arrie Maya, yang 
pada 2007 datang ke Desa Bringin dan 
mewawancarai salah satu tetangga Ki Ageng, mbah 
Sardi namanya. Usia mbah Sardi sudah 85 tahun 
saat wawancara dilakukan, namun masih bisa 
menceritakan dengan baik tentang Ki Ageng 
semasa tinggal di desa Bringin. Ki Ageng yang 
ningrat suka membaur dengan masyarakat 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 132-148 | E-ISSN: 2443-0110 

 

142 

setempat. Sebagai seorang “pintar” Ki Ageng 
senang main ketoprak dan menjadi ratu, karena 
itulah peran yang tepat baginya (Mohammed 
2007).  

Meskipun sering dilaporkan melepaskan 
semua hartanya dan hidup sederhana di desa 
Bringin, Ki Ageng memiliki tanah seluas 13 hektar 
di desa tersebut yang dikerjakan oleh banyak 
buruh. Di sinilah Ki Ageng sering duduk 
mengamati orang-orang mencangkul sambil 
merenung dan merumuskan ajaran-ajaran hidup 
bahagia yang adiluhung. Mbah Sardi menceritakan 
bahwa Ndoro Kanjeng suka mengajar “ilmu begjo” 
yang merupakan ajaran tentang kebahagiaan. Salah 
satu yang diingat mbah Sardi adalah “nek dijiwit 
loro, ojo njiwit (kalau dicubit sakit, maka janganlah 
mencubit)” (Mohammed 2007). Ki Ageng juga 
melakukan pengelanaan ke berbagai kota di Jawa 
untuk mendapatkan berbagai pelajaran hidup yang 
kemudian ia rumuskan dalam ajaran-ajaran 
kejiwaan untuk mencapai kebahagiaan. 

Interaksi dengan berbagai lapisan 
masyarakat di desa tersebut memberi kebahagiaan 
tersendiri pada Ki Ageng dan ia ungkapkan dalam 
sebuah tembang berjudul Uran-uran Bagja yang 
berarti senandung (uran-uran) keberuntungan 
atau kebahagiaan (begja) (Fikriono 2018). Hasil 
perenungan Ki Ageng yang berangkat dari cara 
berpikir kritis dan rasional itu membuatnya 
dianggap sebagai seorang filsuf. Maka tak heran Ki 
Ageng sering dianggap sebagai Sang Plato dari Jawa 
(Sarwiyono 2017; juga Koentjoro dalam kata 
pengantar buku Psikologi Raos). 

Pengelanaannya di Yogyakarta dan Jawa 
Tengah selama 40 tahun memberikan pencerahan 
bagi banyak orang yang menemuinya. Ia 
menyebarkan kawruh begja atau kawruh jiwa yaitu 
pengetahuan tentang keberuntungan/kebahagiaan 
yang berpangkal pada bagaimana individu 
merasakannya. Oleh karenanya Ryan Sugiarto 
memberi judul Psikologi Raos (Psikologi Rasa) 
untuk bukunya tentang kawruh jiwa Ki Ageng 
Suryomentaram.  

Pemikiran Ki Ageng Suryomentaram yang 
menjadi judul 14 buku yang diterbitkan Yayasan 
Idayu sebagaimana telah dipaparkan di atas 
merepresentasikan topik-topik utama yang dibahas 
oleh Ki Ageng yang utamanya adalah pencarian 
kebahagiaan hidup.  Keinginan untuk hidup 

berbahagia adalah cita-cita setiap manusia di muka 
bumi. Di Amerika Serikat, pencapaian kebahagiaan 
ini sangat penting sehingga tertuang dalam 
deklarasi kemerdekaan Amerika Serikat yang 
menyebutkan tentang “pursuit of happiness” 
sebagai salah satu hak manusia yang diberikan oleh 
Sang Pencipta. 

Patut dicatat bahwa Ki Ageng mempunyai 
hubungan yang baik sekali dengan Ki Hadjar 
Dewantara, dimana keduanya terlibat dalam 
pendirian Taman Siswa. Jika Ki Hajar menjadi 
pemimpinnya, Ki “Gede” Suryomentaram menjadi 
pendidik orang-orang tua. Dalam satu pertemuan 
sarasehan Selasa Kliwon, Ki Hajar Dewantara 
mengukuhkannya menjadi Ki Ageng.5 Sarasehan 
Selasa Kliwon ternyata tetap dijadikan waktu untuk 
berkumpul meski Ki Ageng telah tiada. Mbah Sardi 
menceritakan bahwa sampai saat itu masih banyak 
orang dari Solo, Klaten, bahkan dari Jakarta yang 
datang tirakatan pada setiap Selasa Kliwon. Sampai 
600 orang, kata mbah Sardi (Mohammed 2007).  
 
Raden Mas Panji Sosrokartono (1877-1952) 
Nama Raden Mas Panji Sosrokartono kurang 
begitu dikenal publik, karena ia sendiri tidak ingin 
kehebatannya disebarluaskan. Adalah sebuah ironi 
bahwa orang sehebat dirinya dengan sepak terjang 
yang mendunia serta keteguhan cintanya kepada 
Indonesia tidak cukup untuk menobatkannya 
menjadi salah satu pahlawan nasional sampai saat 
ini.   

Siapakah Raden Mas Panji Sosrokartono? 
Yang paling mudah untuk diingat adalah ia kakak 
kandung R.A. Kartini. Ia juga guru dan inspirator 
Kartini. Setelah menyelesaikan Europeesche 
Lagere School di Jepara dan Hogere Burger School 
(HBS) di Semarang, pada 1898 Sosrokartono 
melanjutkan studi ke Leiden, Belanda dan menjadi 
salah satu generasi pertama mahasiswa Jawa yang 
menuntut ilmu di negeri kincir angin tersebut. 
Ialah yang sering mengirim Kartini buku-buku 
Eropa untuk dibaca selama dalam pingitan. Meski 
secara fisik gerak Kartini terbatas, namun 
sebetulnya secara intelektual ia melakukan 
penjelajahan sangat luas melalui buku-buku 
kiriman kakaknya, disamping surat-menyuratnya 
kepada Estella “Stella” Zeehandelar di Belanda.  

Sosrokartono adalah wartawan perang, 
penerjemah, guru, dan ahli kebatinan Indonesia 



Eunike Sri Tyas Suci (Biografi Kolektif Pemikir Jawa sebagai Pionir Psikologi Nusantara)  

 

143 

yang dijuluki “Si Jenius dari Timur,” “De Javaanse 
Prins” (Pangeran dari Jawa) dan “de Mooie Sos” 
(Sos yang tampan, sebagaimana ditampilkan dalam 
halaman judul buku biografinya dalam Gambar 2 
kiri). Ia adalah pangeran yang jenius, seorang 
polyglot pertama Indonesia yang menguasai 24 
bahasa asing secara aktif dan 10 bahasa daerah 
Nusantara (Muhibbuddin 2019). Sumber lain 
mengatakan 26 bahasa asing dan 10 bahasa 
Nusantara (Andryanto 2021).  

Keistimewaannya itu membawanya menjadi 
wartawan perang pertama Indonesia dengan karir 
cemerlang dengan gaji sebesar USD 1250 yang saat 
itu merupakan jumlah yang besar.  Sosrokartono 
bukanlah wartawan biasa. Pada 1917 ia adalah 
wartawan Perang Dunia I untuk media asing yang 
sangat terkenal saat itu, yaitu New York Herald 
Tribune. Ia adalah satu-satunya yang lulus tes dari 
koran tersebut karena berhasil menerjemahkan 
artikel dalam bahasa Inggris, Perancis dan Rusia. 
Untuk memudahkannya meliput berita, ia bahkan 
diberi pangkat Mayor.  

Prestasi spektakulernya adalah liputan 
tentang perundingan gencatan senjata Perang 
Dunia I yang dilakukan secara sangat rahasia di 
gerbong kereta api di tengah hutan wilayah 
Champaigne, Perancis Selatan. Saat para jurnalis 
berlomba memburu informasi tentang perjanjian 
perdamaian tersebut, The New York Herald 
Tribune telah menerbitkan beritanya. Ini sangat 
menggemparkan karena sebetulnya wartawan 
tidak boleh mendekat sampai radius 1 km. Meski 
penulisnya anonim, namun kode yang 
dicantumkan merujuk pada Sosrokartono.  

Dua tahun kemudian, pada tahun 1919 
Sosrokartono berpindah pekerjaan sebagai 
penerjemah di kedutaan Perancis di Den Haag. 
Tahun yang sama pula ia diterima menjadi 
penerjemah di Liga Bangsa-Bangsa (LBB yang 
nantinya menjadi PBB tahun 1921) dan bertahan 
di sana selama dua tahun. Sosrokartono adalah 
satu-satunya Bumi Putera yang mampu menjabat 
sebagai Kepala Penerjemah untuk semua bahasa 
yang digunakan LBB saat itu karena mampu 
mengalahkan poliglot lokal dari Amerika atau 
Eropa (Muhibbuddin 2019).  

Saat di Eropa, Sosrokartono menunjukkan 
kemampuan supranaturalnya dengan 
menyembuhkan seorang anak berumur sekitar 12 
tahun yang tidak kunjung sembuh meski sudah 
diobati oleh beberapa dokter. Di tangan 
Sosrokartono, gadis kecil ini sembuh dalam 
hitungan detik. Ini mencengangkan banyak pihak, 
termasuk dokter-dokter yang [gagal] menangani 
gadis kecil ini. Seorang psikiater yang ahli dalam 
hipnosis memberitahunya bahwa ia mempunyai 
kekuatan pribadi (persoonalijke magneetisme) 
dalam dirinya. Penjelasan ini menuntunnya ke 
Paris untuk belajar psikometri dan psikoteknik 
meski hanya sebagai mahasiswa pendengar saja 
(Muhibbuddin 2019).     

Petualangan intelektual Sosrokartono di 
Eropa dengan semua prestasi, kemewahan, dan 
penghormatan ternyata tidak memberi 
kebahagiaan dan kepuasan batin dalam diri 
Sosrokartono. Hal yang mirip terjadi pada Ki 
Ageng Suryomentaram di Yogyakarta. Setelah 
penjelajahan di Eropa selama 28 tahun, 
Sosrokartono memutuskan kembali ke Jawa dan 
meninggalkan semua atribut kehebatan yang 
diraihnya di Eropa.  

Sosrokartono melakukan sejumlah 
perjalanan ke Jawa Tengah dan Jawa Timur, dan 
akhirnya memutuskan tinggal di Bandung sampai 
akhir hanyatnya untuk melakukan pengabdiannya 
kepada kemanusiaan. Iapun tidak menikah 
sepanjang hidupnya.  

Sebetulnya Sosrokartono mendapat 
sejumlah tawaran bekerja untuk pemerintah 
kolonial, tapi ia menolaknya. Hal ini 
mengakibatkannya selalu dalam pantauan 
pemerintah Kolonial dan bahkan diisukan oleh 
Belanda bahwa Sosrokartono adalah seorang 
komunis. Ini merupakan pukulan telak baginya. 
Maka tidak heran Sosrokartono lebih memusatkan 
perhatiannya kepada hal-hal spiritual serta 
memberi pertolongan dan pengobatan kepada 
masyarakat yang membutuhkannya. Rumah 
kontrakannya yang disebut Dar Oes Salam sering 
dikunjungi oleh tokoh-tokoh nasional, termasuk 
Sukarno. Pada 1925 Sosrokartono membantu Ki 
Hajar Dewantara membangun perpustakaan 
Taman Siswa.   



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 132-148 | E-ISSN: 2443-0110 

 

144 

 
Gambar 2. (Kiri) Salah satu sampul buku tentang R.M.P. Sosrokartono yang menampilkan foto dirinya 

yang paling banyak digunakan; (kanan) sampul buku ajaran Sosrokartono yang ditulis ulang oleh 
Mohammad Ali. 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Gambar 3. Sejumlah Majalah Kejiwaan Khusus Anggota “Aneka Subud” 
	

Saat menjalankan kehidupan spiritualnya, 
Sosrokartono sempat berjumpa Ki Ageng 
Suryomentaram dan melakukan dialog berbagai 
masalah spiritual. Karena keduanya mempunyai 
pergolakan batin yang sama, yaitu 
ketidakbahagiaan dan kekosongan makna saat 
menjadi orang terpandang, Sosrokarono dan Ki 
Ageng Suryomentaram merupakan dua pemikir 
Jawa yang sangat disegani (Muhibbuddin 2019).     

Ajaran Sosrokartono dikenal sebagai Ilmu 
Kantong Bolong & Kantong Kosong (Gambar 2 
kanan). Inti Kantong Bolong adalah saat 
membantu sesama kita harus melakukannya tanpa 
pamrih, tidak ada yang disimpan karena 
kantongnya bolong atau berlubang. Sementara itu 
Ilmu Kantong Kosong adalah bagaimana manusia 
mengosongkan diri dari keinginan pribadi (Ali 
1966).  

Ajaran Sosrokartono yang dipegang teguh 
olehnya adalah keselarasan antara pikiran, 
perasaan, perbuatan, dan perkataan yang disebut 

sebagai Catur Murti. Hal inilah yang membawanya 
sebagai salah satu pemikir Jawa tentang ilmu jiwa 
yang berbasis pada pemaknaan Jawa mengingat 
bahwa keselarasan antara pikiran (kognisi), 
perasaan (emosi), dan perilaku (konasi, termasuk 
didalamnya adalah perkataan) merupakan bagian 
sentral ilmu psikologi. 

Oleh karena ajaran-ajaran moralnya sangat 
singkat dan ditulis saat Sosrokartono menulis surat, 
para pengikutnya (komunitas Sosrokartanan) 
mengumpulkan dan menyusun apa saja yang 
diajarkan Sosrokartono. Pada perkembangan 
selanjutnya komunitas ini mulai pudar, mungkin 
sesuai dengan apa yang menjadi filosofi 
Sosrokartono yang tidak ingin terkenal.  

 
Muhammad Subuh (1901 – 1987) 
Nama Muhammad Subuh Sumohadiwidjoyo 
kurang begitu dikenal di Indonesia. Ia biasa disebut 
“Bapak” karena menjadi pendiri Perkumpulan 
Persaudaraan Kedjiwaan Susila Budi Dharma 



Eunike Sri Tyas Suci (Biografi Kolektif Pemikir Jawa sebagai Pionir Psikologi Nusantara)  

 

145 

(SUBUD atau Subud). Sebagaimana yang 
disebutkan dalam pidato Bapak Subuh dalam 
Kongres SUBUD Sedunia ke-IV pada 1971, 
perkumpulan ini telah memiliki cabang di lebih 
dari 79 negara dan pengikutnya sekitar sepuluh 
ribu orang di seluruh dunia.  

Awal pendirian SUBUD yaitu pada 1932 
Muhamad Subuh mulai menerima orang-orang 
yang ingin mengikuti latihan kejiwaan. Para 
pengikutnya mengakui perubahan dalam dirinya, 
dari yang perilakunya kurang baik menjadi baik, 
dari yang tidak sehat menjadi sehat. Oleh karena 
makin banyak pengikutnya, maka pada 1947 
dibentuklah Perkumpulan dari Persaudaraan 
SUBUD. Berdasar penelusuran literatur yang 
tersedia, penulis belum berhasil menemukan 
proses olah jiwa seperti apa yang mengakibatkan 
anggotanya lebih berkepribadian, bersusila, 
memiliki budi pekerti, tawakal kepada Tuhan Yang 
Maha Esa, dan rasa cinta kepada sesama (pidato 
Moh. Subuh dalam Kongres 1971). Secara reguler 
SUBUD mengirimkan majalah kejiwaan “ANEKA 
SUBUD” untuk anggotanya (Gambar 3).  

Aliran Subud mengajarkan sejumlah latihan 
sebagai proses menjernihkan diri, yang oleh 
Sosrokartono disebut sebagai mengosongkan diri 
dari keinginan duniawi.  Latihan kebatinan Subud 
ini berhubungan dengan kesehatan jiwa.  

Hal yang menarik adalah bahwa meski 
literatur tentang Subud dalam bahasa Indonesia 
sangat terbatas, namun sejumlah informasi bisa 
diperoleh dalam bahasa Inggris. Salah satunya 
buku yang ditulis oleh Antoon Geels (1997) 
berjudul Subud and the Javanese Mystical 
Tradition dimana Subud dianggap sebagai salah 
satu aliran kebatinan di Jawa selain Pangestu. Geels 
menyatakan bahwa kejiwaan menurut aliran Subud 
lebih cenderung kepada rasa syukur kepada Allah 
yang Maha Besar dan bukan kepada kekuatan 
pikiran sendiri. Kebesaran Allah ini mencakup 
“Jiwa Rabani, Jiwa Ilofi, dan Jiwa Roh Kudus.” Jiwa 
Rabani merujuk pada Roh Yang Mahakuasa, 
sementara Jiwa Ilofi merujuk kepada Kekuatan 
Kehidupan yang Agung (Geels 1997, 578).  

Subud menyatakan bahwa jiwa adalah hal 
yang spiritual, sehingga sulit untuk dipahami 
dengan konsep-konsep psikologi secara umum. 
Hal ini mungkin membuat Subud dimasukkan 
dalam aliran kebatinan atau kepercayaan (Watini 

2014). Dalam Handbook of Islamic Sects and 
Movements, Geels menulis tentang Subud yang ia 
masukkan dalam kategori aliran Sufisme yang 
diinterpretasikan dalam konteks Indonesia (Geels 
2021). Pada pelaksanaannya, latihan kejiwaan yang 
dimaksud adalah berkumpul untuk berbagi 
perasaan yang mengalaman (sharing) dan tanya 
jawab untuk kemudian ditarik makna spiritualnya 
sebagai pembelajaran yang didapatkan. Dalam 
bidang psikologi, mungkin ini bisa disetarakan 
dengan konseling kelompok. Penelitian Watini 
(2014) menunjukkan bahwa penghayat latihan 
kejiwaan SUBUD umumnya bertujuan untuk 
mengatasi ketakutan dan menjaga kesusilaan. 
Latihan kejiwaan SUBUD, bersama-sama dengan 
Yoga dan Thai Chi Chuan, populer di kalangan 
pemuda Barat yang mengakui keunggulan 
perspektif Timur (Jatman, 2021, ix).  

 
Simpulan 

 
Dari paparan di atas dapat disimpulkan bahwa ilmu 
psikologi atau ilmu jiwa yang diajarkan di 
Indonesia selama ini adalah ilmu jiwa Barat atau 
Psikologi Modern dimana para pemikir Barat 
merumuskan konsep-konsep psikologisnya 
berbasis budaya Barat yang dianggap sebagai pusat 
kemajuan dan penentu beradaban dunia. 
Paradigma berpengetahuan cara Barat ini menjadi 
standard yang lazim diterapkan secara global 
karena inilah yang rasional dan ilmiah.  

Di sisi lain ada sejumlah pemikir dari 
Timur, dalam hal ini Nusantara, yang mempunyai 
penjelasan tentang konsep-konsep psikologis yang 
berangkat dari kearifan lokal yang bisa dimasukkan 
dalam Psikologi Kearifan Lokal, Psikologi 
Indegenos (Indegenous Psychology), atau 
Psikologi Ulayat. Menuru Juneman Abaraham, 
penjeladan konsep-konsep psikologis ini perlu 
dikembangkan dan dibandingan secara lintas 
budaya, maka perlu memelajari Psikologi Lintas 
Budaya, untuk kemudian dicari persamaan dan 
perbedaannya. Dengan demikian maka bisa 
dikatakan sebagai Psikologi Nusantara, mengingat 
Nusantara terdiri dari berbagai budaya dan 
memiliki varaisi kearifan lokal masing-masing. Agar 
terhindar dari anggapan sebagai ilmu kebatinan, 
maka Abraham juga menyatakan bahwa kita perlu 
bertindak secara ilmiah berdasar gugatan 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 132-148 | E-ISSN: 2443-0110 

 

146 

epistemologis arus utama Psikologi Barat, sehingga 
Psikologi Nusantara bisa disejajarkan dengan 
Psikologi Barat.  

Penelitian ini mengeksplorasi empat 
pemikir Jawa sebagai titik tolak perkembangan 
Psikologi Nusantara ke depan. Peneliti melakukan 
eksporasi biografi kolektif Soemantri Hardjo 
Prakoso, Ki Ageng Suryomentaram, R.M.P. 
Sosrokartono, dan Mohammad Subuh. Dari 
analisis keempat pemikir Jawa ini, dapat 
disimpulkan bahwa dua yang pertama, yaitu 
Soemantri Hardjo Prakoso dan Ki Agen 
Suryomentaram, telah menggunakan cara 
epistemologis arus utama Psikologi Barat dengan 
membandingkan pemikirannya dengan pemikiran 
tokoh psikologi di Barat. Soemantri melakukannya 
sendiri dalam disertasinya, sementara Ryan 
melakukannya untuk konsep jiwa Suryomentaram 
dalam tesisnya. Oleh masyarakat Indonesia, 
Candra Jiwa Indonesia yang diperkenalkan 
Soemantri disebut sebagai aliran Pangestu. 
Sementara imu jiwa Suryomentaram disebut 
sebagai Kawruh Jiwa atau Psikologi Kramadangsa.  

Secara umum keempat pemikir Jawa ini 
mempunyai satu kesamaan yang menjadi pembeda 
dari Ilmu Jiwa Barat, yaitu kuatnya faktor spiritual 
dalam memahami kejiwaan manusia. Sebagian 
besar akademisi melihat bahwa agama dan ilmu 
pengetahuan adalah dua hal yang terpisah karena 
mempunyai rasionalitas yang berbeda. Itu 
sebabnya penjelasan konsep kejiwaan yang kental 
dengan faktor spiritual sering dianggap kurang 
ilmiah dan akhirnya masuk pada ilmu kebatinan. 
Faktor spiritual juga telah dihapus dalam definisi 
sehat dalam Undang-Undang No. 17 Tahun 2023 
tentang Kesehatan. Kalau dalam undang-ungan 
sebelumnya definisi sehat melibatkan faktor 
spiritual, maka dalam undang-undang yang baru 
dikembalikan seperti yang dirumuskan oleh 
lembaga kesehatan dunia, World Healh 
Organisation (WHO) dimana sehat mencakup 
faktor fisik, jiwa, dan sosial.  

Namun begitu tidak berarti bahwa faktor 
spiritual tidak penting. Koenig (2009) melakukan 
systematic review terhadap berbagai penelitian di 
Amerika, Kanada, Eropa dan beberapa negara lain 
dan menemukan bahwa keyakinan dan praktik 
agama merupakan kekuatan dalam memberi rasa 
nyaman (comfort), harapan, dan kebermaknaan 

(meaning). Oleh karenanya penelitian lanjutan 
tentang konsep religius dan spiritual menjad topik 
yang sangat relevan untuk didalami lebih lanjut 
dalam konteks Indonesia.  

Rumusan kejiwaan oleh empat pemikir Jawa 
dalam penelitian ini diharapkan memberi 
kontribusi pada perkembangan Psikologi 
Indegenos maupun Psikologi Nusantara di masa 
depan. Pemikiran Sosrokartono dan Mohammad 
Subud perlu diteliti lebih lanjut dan dibandingkan 
dengan konsep-konsep kejiwaan yang telah mapan 
saat ini, juga dibandingkan dengan pemaknaan dari 
budaya lain di tanah air. Penelitian selanjutnya 
diharapkan bisa mengeksplorasi pemikir-pemikir 
non-Jawa dan membandingkannya secara lintas 
budaya sehingga Psikologi Nusantara mampu 
berkembang menjadi penjelasan alternatif dalam 
memahami proses mental manusia Indonesia. 
 
Catatan 
 
1Prof. Sadarjoen adalah ayah dari Sawitri Supardi 
Sadarjoen. Bersama 29 koleganya, Sawitri adalah 
angkatan pertama (1961) mahasiswa Fakultas Psikologi 
UNPAD (https://www.unpad.ac.id/2022/11/prof-
sawitri-supardi-sadarjoen-tutup-usia/).  
2Buku Pentalogi yang ditulis oleh Budhi Setianto 
Purwowiyoto adalah”: (1) “Studium Generale (Kuliah 
Umum)”  terbit pada 2012; (2) “Psike (Mental – 
Spiritual)” terbit pada 2013; (3) “Ego (Sang Aku)” 
terbit pada 2014; (4) “Intuisi (ilham)” terbit pada 2015, 
dan (5) “Magnum Opus (Karya Besar)” terbit pada 
2016.  
3Kawruh diambil dari kata kaweruh. Weruh itu sendiri 
adalah kata Jawa yang berarti melihat atau tahu. Maka 
Kaweruh atau kawruh memberi makna “pengetahuan.” 
Ungkapan ngangsu kawruh berarti menimba ilmu 
pengetahuan. 
4Sumber-sumber lain mengatakan Desa Bringin adalah 
bagian Salatiga. Lokasinya memang lebih dekat ke 
daerah Tuntang Salatiga katimbang Semarang, tapi 
penelusuran penulis secara geografis merujuk Desa 
Bringin berada di Kecamatan Bringin, Kabupaten 
Semarang. 
5Gede dan Ageng adalah kata Jawa yang berarti besar, 
dimana Ageng lebih halus dibanding Gede.  
 
Referensi 
 
Abraham, Juneman. 2015. “Psikologi Nusantara, 

Psikologi yang Bagaimana?” Kompasiana, 
Oktober 29. Diakses 27 Januari 2026. 



Eunike Sri Tyas Suci (Biografi Kolektif Pemikir Jawa sebagai Pionir Psikologi Nusantara)  

 

147 

https://www.kompasiana.com/juneman/5
6257f891397733605f9b57e/psikologi-
nusantara-psikologi-yang-
bagaimana?page=2&page_images=1. 

Afif, Afthonul. 2020. Psikologi Suryomentaram: 
Pedoman Hidup Bahagia ala Jawa. 
Yogyakarta: IRCiSoD. 

Ali, R. Mohammad. 1966. Ilmu Kantong Kosong, 
Ilmu Kantong Bolong, Ilmu Sunyi RMP 
Sosrokartono. 

Andryanto, S. Dian. 2021. “Polyglot Mampu 
Kuasai Banyak Bahasa, R.M. Panji 
Sosrokartono Salah Satunya.” Tempo. 
Diakses 22 September 2023. 
https://nasional.tempo.co/read/1469267/
polyglot-mampu-kuasai-banyak-bahasa-r-
m-panji-sosrokartono-salah-satunya. 

Bianpoen, Carla. 2002. “To Take a Bath – 
Saparinah Sadli’s Story.” In Buku Pengantar 
6th Saparinah Sadli Award, dalam rangka 
ulang tahun ke-90 Prof. Saparinah Sadli. 

Dahlan, Wilman, Buntje Harbunangin, Johannes 
Adriaan Arnoldus Rumeser, dan Lukman S. 
Sriamin. 2007. Dialog Psikologi Indonesia: 
Doeloe, Kini, dan Esok. Jakarta: HIMPSI 
Jaya. 

Dinas Psikologi TNI Angkatan Darat 
(Dispsiad). t.p. Sejarah Dinas Psikologi TNI 
Angkatan Darat. Accessed Januari 27, 
2026. https://www.dispsiad.mil.id/profil-
dispsiad/sejarah 

Fikriono, Muhaji. 2018. Kawruh Jiwa: Warisan 
Spiritual Ki Ageng Suryomentaram. 
Tangerang Selatan: Javanica. 

Geels, Antoon. 1997. Subud and the Javanese 
Mystical Tradition. 

Geels, Antoon. 2021. “Subud: An Indonesian 
Interpretation of Ṣūfism.” In Handbook of 
Islamic Sects and Movements, edited by 
Muhammad A. Upal and Carol M. Cusack. 
Leiden: Brill. 

Gray, Wood, et al. 1964. Historian’s Handbook: A 
Key to the Study and Writing of History. 2nd 
ed. Boston: Houghton Mifflin. 

Hadiwirawan, Olivia. 2024. “Upaya 
Menemukenali Psikologi Nusantara: 
Refleksi Dekolonial bagi Psikologi 
Nusantara.” Paper presented at Angkringan 
CICP #8, Juli 12. Diakses 28 Januari 2026 

https://www.youtube.com/watch?v=LBH
LHV7tGx4. 

Hasan, Fuad. 2007. “Ukuran Kemajuan Psikologi 
di Indonesia: Kesiapan Mengatasi 
Tantangan Masa Kini dan Masa Depan Baik 
di Tingkat Nasional Maupun Internasional.” 
In Dialog Psikologi Indonesia: Doeloe, Kini, 
dan Esok, edited by Wilman Dahlan et al., 
119–138. Jakarta: HIMPSI Jaya. 

Jatman, Darmanto. 1997. Psikologi Jawa. 
Yogyakarta: Yayasan Bentang Budaya. 

Jatman, Darmanto. 2021. Psikologi Jawa: 
Konseptualisasi Kawruh Jiwa 
Suryomentaram. Edisi revisi. Yogyakarta: 
Rua Aksara. 

Koenig, Harold G. 2009. “Research on Religion, 
Spirituality, and Mental Health: A 
Review.” Canadian Journal of Psychiatry 54 
(5): 283–292. 
 https://doi.org/10.1177/0706743709054
00502. 

Lestari, Made Diah. 2023. “Ulayat sebagai Sebuah 
Ilmu.” Jurnal Psikologi Ulayat: Indonesian 
Journal of Indigenous Psychology 10 (2): 
167–
171. https://doi.org/10.24854/jpu865. 

Mohammed, Ari Hamzah. 2007. “Memahami Ki 
Ageng Suryomentaram dari Desa Bringin.” 
Diakses 14 September 14, 2023. 
https://arriemaya.blogspot.com/2007/06/
memahami-ki-ageng-suryomentaram-
dari.html. 

Muhibbuddin, Muhammad. 2019. RMP 
Sosrokartono: Kisah Hidup dan Ajaran-
Ajarannya. Yogyakarta: Araska. 

Prawitasari, Johana Endang. 2006. “Psikologi 
Nusantara: Kesanakah Kita 
Menuju?” Buletin Psikologi 14 (1): 1–30. 

Purwowiyoto, Budhi Setianto. 2016a. “Kardiologi 
Kuantum ke-34: Sumbangan Kardiologi 
Kuantum pada Gagal Jantung.” InaHeart 
News, Januari 8. Diakses 23 Mei 2023. 
https://tpkindonesia.blogspot.com/2016/
01/kardiologi-kuantum-ke-34-
sumbangan.html. 

Purwowiyoto, Budhi Setianto. 2016b. Magnum 
Opus (Karya Besar): Candra Jiwa Indonesia, 
Warisan Ilmiah Putra Indonesia. Jakarta: 
PERKI. 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 132-148 | E-ISSN: 2443-0110 

 

148 

Sarwiyono, Ratih. 2017. Ki Ageng 
Suryomentaram: Sang Plato dari Jawa. 
Yogyakarta: Cemerlang Publishing. 

Sarwono, Sarlito Wirawan. 2007. “Psikologi 
Indonesia dalam Perspektif Internasional.” 
In Dialog Psikologi Indonesia: Doeloe, Kini, 
dan Esok, edited by Wilman Dahlan et al., 
165–184. Jakarta: HIMPSI Jaya. 

Sarwono, Sarlito Wirawan. 2012. “Psikologi 
Ulayat.” Jurnal Psikologi Ulayat 1: 1–16. 
https://doi.org/10.24854/jpu2  

Sugiarto, Ryan. 2015. Psikologi Raos: Saintifikasi 
Kawruh Jiwa Ki Ageng Suryomentaram. 
Yogyakarta: Diandra Primamitra. 

Watini. 2014. “Motivasi dan Makna Latihan 
Kejiwaan Penghayat PPK SUBUD Cabang 
Yogyakarta.” Religi 10 (1): 27–50. 
https://doi.org/10.14421/rejusta.2014.100
1-03  

 


