
Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 76-89 | E-ISSN: 2443-0110 

 

76 

Marhaenisme sebagai Rekontekstualisasi Marxisme dalam Pemikiran Sukarno 
 

Fauzian Aulia Muslim*, Yety Rochwulaningsih, Sri Sudarsih 
 

Program Studi S2 Sejarah, Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Diponegoro 
Jl. dr. A. Soeroyo, Tembalang, Semarang, Jawa Tengah - Indonesia 

 
*Penulis korespondensi: fauzianauliam@gmail.com 
DOI: https://doi.org/10.14710/jscl.v10i1.72404 

 
 
 

 
 

Abstract 
 

This study aims to analyze Marhaenism as an ideology of struggle for marginalized groups that emerged from a process of 
dialectical engagement and recontextualization of Sukarno’s thought in relation to Marxism within the Indonesian context. The 
research employs the historical method, consisting of heuristic research, source criticism, interpretation, and historiography. The 
findings demonstrate that Marhaenism adopts the concept of class analysis from Marxism, yet does not apply it in a dogmatic 
manner. Sukarno reflected on the material conditions of Indonesian society, which differed significantly from the European 
context, where the oppressed class largely consisted of proletarians who did not own the means of production. In contrast, 
oppressed classes in Indonesia encompassed a broad spectrum of social groups, ranging from those without means of production 
to small-scale owners of productive assets. Sukarno referred to this oppressed class as the “Marhaen,” which included peasants, 
fishermen, small traders, and workers. Through this process of recontextualization, Sukarno developed distinctive concepts such 
as the Marhaen social class, Socio-Nationalism, and Socio-Democracy as an ideological framework of struggle suited to Indonesia’s 
social realities. This study therefore argues that Marhaenism represents a creative adaptation of Marxism rooted in the historical 
and social conditions of Indonesian society, offering an alternative ideology of emancipation for marginalized groups beyond the 
framework of orthodox Marxism. 
 
Keywords: Sukarno; Marhaenism; Marxism; Class Structure; Indonesian Poictical Thought. 

 
Abstrak 

 
Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis Marhaenisme sebagai ideologi perjuangan kaum marjinal yang lahir dari proses 
dialektika dan rekontekstualisasi pemikiran Sukarno terhadap Marxisme dalam konteks Indonesia. Penelitian ini menggunakan 
metode sejarah yang meliputi tahapan heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan historiografi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 
Marhaenisme mengadopsi konsep analisis kelas dari Marxisme, namun tidak menerapkannya secara dogmatis. Sukarno 
merefleksikan kondisi material masyarakat Indonesia yang berbeda dari konteks Eropa, di mana kelas tertindas tidak semata-mata 
terdiri atas proletariat yang tidak memiliki alat produksi, melainkan mencakup spektrum luas kelompok sosial yang memiliki alat 
produksi dalam skala kecil. Kelompok inilah yang oleh Sukarno disebut sebagai “Marhaen”, meliputi petani, nelayan, pedagang 
kecil, dan buruh. Melalui proses rekontekstualisasi tersebut, Sukarno mengembangkan konsep-konsep khas seperti kelas sosial 
Marhaen, Sosio-Nasionalisme, dan Sosio-Demokrasi sebagai kerangka ideologis perjuangan yang sesuai dengan realitas sosial 
Indonesia. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa Marhaenisme merupakan bentuk adaptasi kreatif Marxisme yang 
berakar pada kondisi historis dan sosial masyarakat Indonesia, sekaligus menawarkan alternatif ideologi pembebasan bagi kaum 
marjinal di luar kerangka Marxisme ortodoks. 
 
Kata Kunci: Sukarno; Marhaenisme; Marxism; Struktur Kelas; Pemikiran Politik Indonesia. 
 
 
Pendahuluan 
 
Indonesia memiliki sejarah panjang perlawanan 
terhadap kolonialisme Belanda. Secara umum, 
perlawanan itu merupakan kulminasi kemuakan 
kaum Bumiputera yang termarjinalisasi oleh 

sistem sosial-politik pemerintah kolonial. 
Sebelum Abad ke-20, resistensi kaum Bumiputera 
kerap mengalami kegagalan akibat sifat 
kedaerahan yang tidak terorganisasi sehingga 
sangat mudah dipecah belah (Widianto dkk. 
2022, 140). Perlawanan kedaerahan merupakan 

Diterima/ Received: 12 April 2025; Direvisi/ Revised: 7 Januari 2026; Disetujui/ Accepted: 8 Januari 2026 



Fauzian Aulia Muslim et al. (Marhaenisme sebagai Rekontekstualisasi Marxisme dalam Pemikiran Sukarno)  

 

77 

gejolak politik khas feodalisme Indonesia karena 
Hindia Belanda masih dipimpin para penguasa 
tradisional.  

Pada Abad ke-20, kebijakan politik etis 
berhasil mendorong lahirnya kaum intelektual 
Bumiputera yang segera menggantikan peran 
penguasa lokal. Senjata kaum Bumiputera bukan 
lagi senjata tradisional, melainkan ideologi. 
Kemunculan organisasi modern berbasis ideologi 
tidak lepas dari peran kaum intelektual. Mereka 
berupaya melampaui sekat-sekat kedaerahan 
melalui organisasi bercorak nasional.  

Ideologi Marxisme, Nasionalisme, dan 
Islamisme menjadi tiga ideologi yang diproyeksi 
sebagai alat pembebasan. Boedi Oetomo (BO), 
Sarekat Islam (SI), Indische Partij (IP), Partai 
Komunis Indonesia (PKI), dan Perhimpunan 
Indonesia (PI) masing-masing mengadopsi salah 
satu dari tiga ideologi itu. Namun, perjuangan 
ideologis yang seharusnya membawa emansipasi 
sosial, malah bergerak secara eksklusif dan 
sektarian akibat perbedaan ideologi.  

Kondisi ini memicu perpecahan yang tidak 
terhindarkan antar sesama gerakan pembebasan. 
Berangkat dari kondisi itu, Sukarno berupaya 
merumuskan sintesis politik persatuan berbasis 
ideologi sosialisme khas Indonesia yang dikenal 
sebagai Marhaenisme.  

Istilah Marhaen merupakan hasil refleksi 
Sukarno atas kondisi material masyarakat 
Indonesia. Meminjam pisau analisis Marxisme, 
Sukarno mengamati perbedaan mencolok antara 
corak produksi masyarakat Indonesia dan Eropa. 
Bertolak belakang dengan kondisi Eropa yang 
telah mengalami proses industrialisasi secara 
matang sehingga corak produksi masyarakatnya 
tergolong kapitalisme murni. Kondisi masyarakat 
Indonesia masih bergantung pada sektor 
agrikultur perkebunan dan industri perkebunan 
sehingga corak produksi masyarakatnya masih 
dalam tegangan antara feodalisme dan 
kapitalisme.  

Masyarakat Eropa secara tajam melahirkan 
antagonisme kelas antara borjuasi dan proletariat 
yaitu hubungan produksi yang terbentuk dari 
kepemilikan alat produksi, sementara relasi 
produksi Indonesia sangat variatif mulai dari tuan 
tanah, borjuasi besar, borjuasi kecil, budak tani, 
petani bebas, hingga proletariat itu sendiri. Itu 

artinya subjek tertindas di Indonesia bukan hanya 
kaum yang tidak memiliki alat produksi, 
melainkan juga kaum yang memiliki alat produksi 
kecil-kecilan sebagaimana tergambar pada sosok 
Marhaen. Bertolak dari analisis tersebut, Sukarno 
menjadikan Marhaen sebagai simbol seluruh 
kaum tertindas Indonesia yang terdiri atas petani, 
pedagang kecil, nelayan, kusir, hingga buruh. 

Kaum Marhaen mengalami berbagai 
penindasan dari feodalisme, kolonialisme, 
kapitalisme, dan imperialisme. Sebagaimana Marx 
dan Engels yang memproyeksi proletariat sebagai 
kelas terdepan yang akan menumbangkan kelas 
borjuasi dan tatanan kapitalisme. Sukarno 
menempatkan Marhaen sebagai kelas yang akan 
menumbangkan feodalisme bangsa sendiri, 
kapitalis-imperialis bangsa asing, beserta tatanan 
sosio-politik yang melingkupinya. Konsepsi 
politik dalam Marhaenisme merupakan hasil 
dialektika dan adaptasi Sukarno atas Marxisme 
yang coba diterapkan di Indonesia. Sukarno 
menjadikan teori materialisme historis Marxisme 
sebagai panduan dasar untuk membaca gejala-
gejala perkembangan corak produksi masyarakat 
Indonesia. Perubahan corak produksi menjadi 
dasar perubahan ideologis masyarakat (Sukarno 
1947, 133). Berkat materialisme historis pula, 
Sukarno mampu merumuskan gagasan persatuan 
seluruh kaum marjinal Indonesia dalam sebuah 
wadah kelas tertindas Marhaen. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji 
dan menganalisis Marhaenisme sebagai ideologi 
perjuangan kaum tertindas berlandaskan corak 
pemikiran Marxisme Sukarno. Marxisme 
dijadikan sebagai elemen fundamental dalam 
ideologi Marhaenisme. Visi emansipatoris 
Marxisme juga memiliki keserupaan dengan 
Marhaenisme yakni membangun dunia baru 
tanpa penindasan.  

Sejauh ini penelitian yang mengkaji 
Marhaenisme hanya berbicara mengenai ajaran 
Sukarno, hubungannya dengan Pancasila, 
maupun penerapan dalam konteks politik. 
Penelitian yang ditulis Bimo Rafi Widianto 
menekankan Marhaenisme sebagai ideologi 
pergerakan dan relevansinya dengan 
pembentukan gagasan Pancasila (Widianto dkk. 
2022). Vhiasyah Raeinady dan Jagad Aditya 
Dewantara membahas ajaran Marhaensme dan 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 76-89 | E-ISSN: 2443-0110 

 

78 

penerapannya di tengah pandemi Covid-19 
(Raeinady dan Dewantara 2021). Febri Fajar 
Pratama mengkaji Marhaenisme sebagai sebuah 
konsep ideologi perjuangan dan relevansinya 
dengan kondisi sosio-politik pasca reformasi 
(Pratama dkk. 2022). Galang Geraldy meneliti 
konsistensi Partai Demokrasi Indonesia 
Perjuangan (PDIP) dalam menerapkan ajaran-
ajaran Marhaenisme (Geraldy 2019).  

Bertolak dari diskursus kajian penelitian 
yang telah ada sebelumnya, pembahasan 
Marhaenisme yang menekankan dialektika 
pemikiran Sukarno dengan Marxisme belum 
pernah diuraikan secara mendalam dan 
komprehensif. Oleh sebab itu, penelitian ini 
berfokus pada aspek dialektika tersebut sebagai 
bentuk pengembangan kajian penelitian 
mengenai pemikiran Marhaenisme. Pembahasan 
terdiri atas beberapa sub-bab antara lain mengenai 
sejarah kelahiran Marhaenisme, Proletar dan 
Marhaen sebagai subjek revolusi, dan konsep 
Sosio-Nasionalisme dan Sosio-Demokrasi sebagai 
jalan menuju sosialisme Indonesia. 

 
Metode 
  
Penelitian ini didasarkan pada kaidah-kaidah 
metode sejarah. Metode sejarah adalah proses 
pengujian dan analisis atas rekaman peninggalan 
masa lampau (Gottschalk 1983, 32). Metode 
sejarah meliputi beberapa tahap: heuristik, kritik, 
interpretasi, dan historiografi. Tahap heuristik 
adalah proses pengumpulan sumber sejarah yang 
terdiri atas sumber primer dan sekunder. Sumber 
primer yang membahas mengenai pemikiran 
Marhaenisme antara lain Dibawah Bendera 
Revolusi Djilid I, Dibawah Bendera Revolusi 
Djilid II, Indonesia Menggugat, Njalakan Terus 
Api Marhaenisme!, Tjamkan Pantja Sila: Pantja 
Sila Dasar Falsafah Negara, Penjambung Lidah 
Rakjat dan beberapa artikel yang dimuat dalam 
majalah Fikiran Ra’jat. Selain itu, penelitian ini 
juga menggunakan sumber primer mengenai 
Marxisme seperti Manifesto of the Communist 
Party dan The German Ideology untuk 
menjelaskan dialektika pemikiran Sukarno dengan 
Marxisme. Sumber-sumber tersebut digolongkan 
sebagai sumber primer karena berasal dari pelaku 
dan saksi sejarah, bertolak belakang dengan 

sumber sekunder yang bukan berasal dari pelaku 
dan saksi sejarah langsung. Sumber sekunder juga 
digunakan untuk menambah keterangan yang 
belum ada pada sumber primer. Sumber sekunder 
yang digunakan adalah artikel dan buku yang 
relevan dengan kajian Marhaenisme. 

Tahap kritik sumber terbagi menjadi dua: 
kritik ekstern dan kritik intern. Kritik ekstern 
menguji otentisitas atau keaslian sumber.  Kritik 
intern menguji kredibilitas atau keabsahan sumber 
yang digunakan. Kritik ekstern berfokus pada 
aspek fisik sumber, sementara kritik intern 
berfokus pada aspek isi atau substansi dari sumber. 

Tahap interpretasi merupakan proses 
penafsiran setelah melalui dua tahapan kritik 
sumber. Proses penafsiran dilakukan dengan 
menganalisis keterkaitan fakta-fakta sejarah 
berserta keterkaitan variabel Marhaenisme 
Sukarno dengan Marxisme. Proses analisis 
dibantu dengan teori materialisme historis. Pada 
tahap historiografi, seluruh fakta yang telah 
diinterpretasikan disajikan dalam bentuk tulisan 
sejarah yang sesuai dengan kaidah ilmiah.  
 
Kelahiran Marhaenisme: Dialektika Sukarno dan 
Marxisme (1927-1933) 
 
Konteks situasi politik reaksioner pergerakan 
nasional yang menekan berbagai aktivitas politik 
kaum Bumiputera mendorong inisiatif Sukarno 
untuk menggagas suatu perlawanan berbasis 
persatuan gerakan. Kemandulan gerakan politik 
Islamisme, Nasionalisme, dan Marxisme 
sebagaimana yang terjadi pada Boedi Oetomo, 
Sarekat Islam, Indische Partij, PKI dan 
Perhimpunan Indonesia dipicu oleh 
sektarianisme kelompok ideologis masing-
masing. Setiap gerakan memiliki kepentingan dan 
tujuan yang berbeda. Gerakan Islamis 
menghendaki politik berbasis agama, gerakan 
Marxis menghendaki peleburan entitas 
kebangsaan dan agama, gerakan nasionalis 
menghendaki kemerdekaan suatu bangsa semata.  

Sukarno melihat perlunya suatu teori 
perlawanan yang berorientasi pada aspek 
persatuan ketiga kelompok ideologis tersebut. 
Teori perlawanan yang didasarkan pada filsafat 
sosialisme Indonesia hasil rekontekstualisasi 
pemikiran Sukarno atas Marxisme. Marxisme 



Fauzian Aulia Muslim et al. (Marhaenisme sebagai Rekontekstualisasi Marxisme dalam Pemikiran Sukarno)  

 

79 

dipilih sebagai landasan ideologis karena mampu 
mengartikulasikan corak produksi masyarakat 
Indonesia yang khas. Dalam situasi seperti inilah, 
Marhaenisme dicetuskan Sukarno. 

Penemuan istilah Marhaen sendiri masih 
menjadi polemik. Sebagai seorang ideolog, 
Sukarno kerap mengartikulasikan gagasan rumit 
dengan bahasa sederhana. Selain itu, kebiasaan 
Sukarno menggunakan akronim dalam kampanye 
dan propaganda politik melahirkan dugaan 
bahwa Marhaen merupakan sebuah akronim dari 
Marx, Hegel, dan Engels (Kuswono 2016, 124). 
Dugaan ini bertolak dari keyakinan bahwa 
Sukarno merupakan seorang Marxis yang 
mendasarkan diri pada teori dialektika Hegel dan 
pengembangan dialektika materialisme ala Marx 
dan Engels.  

Secara historis, istilah Marhaen baru 
dipopulerkan Sukarno dalam pidato 
pembelaannya yang monumental “Indonesia 
Menggugat” di pengadilan kolonial Belanda 
tahun 1930. Popularitas istilah Marhaen pada 
pledoi itu bukan menunjukkan bahwa 
Marhaenisme baru dicetuskan pada tahun 1930. 
Asal-usul pemikiran Marhaenisme dapat 
ditelusuri jejaknya dari puncak kegagalan 
pergerakan nasional pada tahun 1926-1927 yang 
berujung pada pengasingan politik ke Boven 
Digoel. Benih-benih pemikiran Marhaenisme 
mulai terlihat dengan adanya konsepsi persatuan 
yang diabstraksi Sukarno dalam tulisan yang 
berjudul Nasionalisme, Islamisme, dan Marxisme 
pada tahun 1926. Upaya merealisasikan ide-ide 
persatuan ideologis dalam tataran praksis juga 
berhasil diwujudkan dengan didirikannya Partai 
Nasional Indonesia (PNI) tahun 1927. Pada titik 
ini, Sukarno menjalankan prinsip-prinsip 
Marhaenistis dalam sebuah pergerakan politik. 
Walaupun istilah Marhaen belum populer pada 
periode PNI 1927, tetapi tidak dapat disangkal 
jejak-jejak genealogis pemikiran Marhaenisme 
Sukarno telah mengendap sejak lama termasuk 
dalam aktivitas politik PNI. 

Sukarno mengisahkan pertemuan dengan 
Marhaen pertama kali dalam kuliah umum 
Shaping and Reshaping Indonesia di Bandung 
pada 3 Juli 1957 (Kasenda 2017, 40). Ketika 
berusia 20 tahun, ia bertemu dengan Marhaen di 
Bandung Selatan. Berdasar kisah ini artinya 

pertemuan tersebut terjadi pada tahun 1921. 
Marhaen digambarkan sebagai sosok petani yang 
memiliki sebidang tanah dan alat-alat produksi 
sendiri, akan tetapi masih hidup dalam 
kemiskinan. Sukarno yang dihinggapi rasa 
penasaran terus bertanya mengenai kepemilikan 
tanah, cangkul, dan alat produksi lain kepada 
Marhaen.  

Sang petani mengakui bahwa alat-alat 
produksi itu miliknya pribadi. Semua pekerjaan 
dilakukan dengan tenaga dan usaha sendiri. 
Meskipun Marhaen merupakan majikan atas 
dirinya sendiri, akan tetapi hasil yang diperoleh 
hanya cukup untuk menghidupi diri sendiri dan 
keluarga semata. Ia hidup dalam kesusahan 
walaupun memiliki rumah, sebidang tanah, dan 
alat-alat produksi pribadi.  
Marhaen merupakan orang yang memiliki alat-
alat sedikit, orang kecil dengan milik kecil, dengan 
alat-alat kecil, dan hanya sekedar cukup untuk 
menghidupi dirinya sendiri (Adams 1966, 84). 
Sukarno berkesimpulan bahwa mayoritas bangsa 
Indonesia yang melarat justru bukan bekerja 
untuk orang lain dan bukan pula orang lain yang 
bekerja untuknya. Hal ini menunjukkan tidak ada 
penghisapan tenaga kerja manusia atas manusia 
lainnya. Bertolak belakang dengan kaum proletar 
yang terpaksa menjual tenaganya untuk bekerja 
dibawah perintah orang lain yang memungkinkan 
penghisapan antar sesama manusia. Meskipun 
begitu, hal yang tidak dapat dipungkiri bahwa 
Marhaen dan proletar memiliki kesamaan nasib 
yaitu dimiskinkan secara struktural. Berangkat 
dari realitas tersebut, Sukarno terinspirasi 
menamakan seluruh kaum tertindas dan marjinal 
Indonesia dengan istilah Marhaen. 

Terlepas dari segala polemik mengenai 
keberadaan figur historis yang bernama Marhaen, 
dialog Sukarno dan sang petani dapat dianalisis 
sebagai suatu legitimasi politik untuk 
memberikan justifikasi bahwa ideologi baru 
ciptaan Sukarno berpihak kepada kaum marjinal 
di Indonesia. Narasi simbolik kemunculan 
Marhaenisme dibutuhkan agar ideologi ini 
memiliki keterkaitan historis dan emosional 
dengan golongan terpinggirkan. Narasi ini 
mampu menggerakkan kaum tertindas untuk 
melawan status quo dengan panduan teoritik. 
Sukarno menghendaki kesatuan teori dan praksis 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 76-89 | E-ISSN: 2443-0110 

 

80 

dimana keduanya selalu diletakkan dalam 
konteks relasi produksi masyarakat Indonesia. 

Konteks simbolisasi seorang petani miskin 
bernama Marhaen bertolak dari suatu analisis 
kelas sosial. Sukarno berupaya mengidentifikasi 
lapisan kelas sosial terbawah berdasar corak 
produksi sebagian besar masyarakat Indonesia 
yang sangat bergantung pada sektor agraria. 
Simbolisasi petani yang dilakukan Sukarno bukan 
menunjukkan bahwa ia mengabaikan golongan 
melarat lain di luar petani. Proletar bukanlah kelas 
tertindas mayoritas di Indonesia karena proses 
industrialisasi dan kapitalisme yang belum 
matang. Hal inilah yang mendasari Sukarno 
untuk tetap mengambil nama petani Marhaen 
sebagai simbol ideologis mewakili seluruh 
golongan marjinal. Alasan ini dapat dilacak dalam 
tulisan Matahari Marhaenisme! yang termuat 
dalam majalah Fikiran Ra’jat tahun 1932, 
Sukarno mengemukakan bahwa paham 
proletarisme tidak mewadahi keseluruhan 
golongan kaum tertindas, oleh sebab itu 
diperlukan istilah baru yang menggambarkan 
kelas sosial khas Indonesia yaitu Marhaen. 
Marhaen mewadahi seluruh kaum melarat 
Indonesia mulai dari kaum proletar maupun yang 
bukan proletar (Sukarno 1932d, 2). Istilah 
Marhaen dijadikan sebagai simbol kesengsaraan 
seluruh kaum tertindas di Indonesia yang 
meliputi buruh, nelayan, pedagang kecil, kusir 
kecil dan kaum melarat lainnya. Marhaenisme 
menjadi suatu tawaran persatuan kaum yang 
lemah untuk melawan kaum penindas.  

Persatuan itu bukan hanya diwujudkan 
dalam konteks kelas sosial belaka, melainkan juga 
persatuan ideologis antara Nasionalisme, 
Marxisme, dan Islamisme untuk melebur dalam 
Marhaenisme. Sebagaimana termuat dalam 
tulisan Nasionalisme, Islamisme, dan Marxisme 
pada tahun 1926. Ia merumuskan penyatuan 
eklektik yang relevan dari berbagai konsepsi dari 
tiga ideologi itu. Gagasan ini bukanlah rumusan 
sembarang konsep yang saling bertentangan satu 
sama lain. Meskipun terdapat persatuan 
ideologis, Sukarno menganjurkan suatu tendensi 
keberpihakan kepada kaum Marhaen yang lemah. 
Itulah sebabnya Sukarno mengartikulasikan 
Marhaenisme sebagai nasionalisme Indonesia 
yang berpihak kepada kaum Marhaen (Sukarno 

1932d, 2). Artikulasi ini ditujukkan agar tercipta 
distingsi yang tegas antara Nasionalisme kaum 
lemah yang bercorak sosialistik dan Nasionalisme 
kaum elite yang borjuis. Kepentingan kaum 
tertindas Marhaen berada di atas kepentingan 
kaum elite yang cenderung menindas. 
Sebagaimana ditekankan lebih jauh bahwa 
Marhaenisme adalah Sosialisme Indonesia dalam 
praktik (Adams 1966, 85). Dialektika antara 
pemikiran Sukarno dan Marxisme menghasilkan 
konsepsi sosialisme khas Indonesia yang nantinya 
menjadi ideologi perjuangan rakyat jelata untuk 
melawan feodalisme, kapitalisme, dan 
imperialisme.  

Marhaenisme terdiri atas berbagai elemen 
penyatuan antara Nasionalisme, Marxisme, dan 
Islamisme. Nasionalisme diidentifikasi sebagai 
unsur yang efektif untuk mempersatukan rakyat 
Indonesia dari berbagai latar belakang. Sementara 
Marxisme merupakan unsur yang paling 
fundamental karena pisau analisis kelas sosial 
"Materialisme Historis" yang diterapkan dalam 
konteks masyarakat Indonesia mampu membaca 
lapisan kelas sosial terbawah yang unik. Unsur 
Islamisme merupakan penguat yang 
mencerminkan kultur religiositas masyarakat 
Indonesia yang beragama Islam. 

Filosofi Marhaenisme didasarkan pada 
penyatuan konsepsi, nilai-nilai, sekaligus 
kekuatan politik ideologis yang sedang 
berkembang pada masa itu. Sukarno mampu 
menyerap dan mengejawantahkan semua unsur 
yang tampak dan mengendap dalam masyarakat. 
Namun demikian, hal yang tidak dapat disangkal 
mengenai Marhaenisme adalah unsur Marxisme 
menempati posisi yang paling signifikan 
dibandingkan Nasionalisme dan Islamisme. 
Sukarno berulang kali menegaskan bahwa 
Marhaenisme merupakan Marxisme yang 
diselenggarakan, dicocokan, dan dilaksanakan di 
Indonesia. Dalam bahasa Belanda, Sukarno 
mengartikulasikannya dengan "Marhaenisme is 
het in indonesië toegepaste Marxisme" 
(Departemen Penerangan RI 1964, 149–50).   

Sukarno tidak pernah menyembunyikan 
aspek Marxisme yang dominan dalam corak 
pemikiran Marhaenisme. Ia bahkan secara 
eksplisit menyampaikan posisi penting Marxisme, 
sebagaimana ditegaskan bahwa Marhaenisme 



Fauzian Aulia Muslim et al. (Marhaenisme sebagai Rekontekstualisasi Marxisme dalam Pemikiran Sukarno)  

 

81 

tidak akan dapat dipahami tanpa terlebih dahulu 
memahami dua hal: pertama, pengetahuan 
mengenai situasi dan kondisi Indonesia. Kedua, 
pengetahuan mengenai Marxisme (DPP PNI 
1964, 40). Unsur Nasionalisme dan Islamisme 
tidak lain merupakan faktor sekunder yang 
berfungsi sebagai perekat persatuan masyarakat 
Indonesia.  

Jika Marhaenisme seolah terkesan 
diidentikkan dengan unsur Nasionalisme secara 
dominan, hal itu tidak lain karena Nasionalisme 
meleburkan berbagai kepentingan eksklusif dan 
sektarian yang mewujud dalam konsep persatuan 
nasional.  Namun secara nyata, Sukarno memilah 
persatuan nasional itu dengan kriteria sosialistik. 
Meskipun konsepsi filosofis persatuan Sukarno 
sudah terbentuk dari corak pemikiran sinkretis 
Jawa dan eklektisisme Tjokroaminoto. Namun, 
dalam perjalanannya Sukarno menemukan 
konsep persatuan yang efektif dan politis dalam 
Nasionalisme. 

Marhaenisme terbuka terhadap unsur-
unsur ideologis yang berkembang di Indonesia. 
Sebagaimana unsur Nasionalisme yang dijadikan 
perekat persatuan elemen kebangsaan, Islamisme 
dijadikan perekat persatuan elemen keagamaan. 
Namun, hanya Marxisme yang dijadikan basis 
filsafat dalam fondasi ideologi Marhaenisme. 
Persoalannya dalam konteks masyarakat 
Indonesia, Marxisme cenderung mendapatkan 
stigma negatif karena asas materialisme yang 
secara tidak langsung berasosiasi dengan filsafat 
ateisme. Disinilah peran Sukarno meletakkan 
setiap unsur pemikiran dalam bangunan ideologis 
yang sesuai dengan karakter bangsa sehingga 
ateisme tertolak dalam Marhaenisme. Islamisme 
merupakan unsur teologis yang menjadi pembeda 
antara Marhaenisme dan Marxisme. Sukarno 
tidak punya tendensi meletakkan dialektika 
materialisme pada realitas dan alam. Sukarno 
menerapkan dialektika materialisme dalam 
konteks perkembangan masyarakat dan sejarah 
sebagaimana teori materialisme historis 
Marxisme. Disinilah letak fundamentalnya 
Marxisme pada Marhaenisme. Meniru seruan 
Marx terhadap persatuan kaum buruh, Sukarno 
menyerukan “Kaoem Marhaen Seloeroeh 
Indonesia Bersatoelah” (Sukarno 1932c, 16). 

Pada periode PNI 1927, Marhaenisme 
merupakan paham politik yang bersifat laten. 
Meskipun begitu, term Marhaen sebagai suatu 
subjek politik mulai terbentuk dalam periode ini. 
Dalam artikel berjudul Kakkerlakken yang dimuat 
surat kabar Zutpensche Courant pada 23 
Oktober 1929, Marhaen diidentifikasi sebagai 
subjek gerakan rakyat “volks-beweging". Marhaen 
merujuk pada golongan rakyat kecil dimana kaum 
priyayi tidak termasuk ke dalamnya (Zutpensche 
Courant 1929). Dalam surat kabar tersebut sudah 
tergambar jelas corak sosialistik Marhaen sebagai 
golongan rakyat rendah yang dipisahkan dari 
golongan elite ningrat. Namun demikian, 
Sukarno baru mempopulerkan Marhaen sebagai 
suatu kelas sosial khas Indonesia dalam pledoi 
Indonesia Menggugat tahun 1930. Sukarno 
menempatkan pengertian Marhaen dan Kromo 
sebagai orang kecil yang hidup dalam 
penderitaan. Disitulah Sukarno menganggap 
kaum Kromo dan kaum Marhaen merupakan 
bagian terbesar dalam susunan pergaulan hidup 
masyarakat Indonesia (Sukarno 1951, 131).   

Pasca pledoi tersebut, PNI dikenal sebagai 
penganut ideologi Marhaenisme. Dalam surat 
kabar Het Nieuws Van  Den Dag voor 
Nederlandsch-Indië, PNI diakui sebagai gerakan 
politik demokratis yang berorientasi pada 
pembebasan rakyat Indonesia. Pembebasan yang 
dimaksud bukanlah pembebasan kaum tuan 
tanah dan kapitalis, melainkan pembebasan kaum 
tani dan buruh dari golongan Kromo dan 
Marhaen (Het Nieuws Van Den Dag voor 
Nederlandsch-Indië 1931).  

Setelah PNI dibubarkan, Sukarno kerap 
mempropagandakan Marhaenisme dalam sebuah 
tulisan di majalah Fikiran Ra’jat tahun 1932-
1933. Pada majalah tersebut, Sukarno 
menggaungkan Marhaenisme sebagai ideologi 
pembebasan dalam sebuah wadah partai politik 
pecahan PNI yang bernama Partai Indonesia 
(Partindo). Partindo merupakan partai politik 
pertama yang secara eksplisit menguraikan visi 
politik Maehaenisme secara komprehensif.  

Pada tahun 1933, rumusan Sembilan Tesis 
Marhaenisme diputuskan dalam Kongres 
Partindo yang diselenggarakan di Kota Mataram. 
Kesembilan tesis itu antara lain sebagai berikut: 
Pertama, Marhaenisme adalah Sosio-



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 76-89 | E-ISSN: 2443-0110 

 

82 

Nasionalisme dan Sosio-Demokrasi. Kedua, 
Marhaen adalah kaum proletar, kaum tani 
melarat, dan seluruh kaum melarat Indonesia 
lainnya. Ketiga, Partindo menggunakan istilah 
Marhaen, alih-alih proletar. Istilah proletar sudah 
termuat di dalam istilah Marhaen, sementara 
istilah proletar berarti kaum tani dan kaum 
melarat lain tidak termuat di dalamnya. Keempat, 
Partindo berkeyakinan bahwa di dalam 
perjuangan, seluruh kaum melarat Indonesia 
harus menjadi elemen-elemennya, maka Partindo 
menggunakan istilah Marhaen itu. Kelima, di 
dalam perjuangan Marhaen, Partindo 
berkeyakinan bahwa kaum proletar mengambil 
bagian besar dalam perjuangan itu. Keenam, 
Marhaenisme adalah azas yang menghendaki 
susunan masyarakat dan negeri yang 
menyelamatkan kaum Marhaen. Ketujuh, 
Marhaenisme merupakan cara perjuangan 
revolusioner untuk mewujudkan susunan 
masyarakat dan negeri yang demikian itu. 
Kedelapan, Marhaenisme merupakan cara 
perjuangan dan azas yang menghendaki 
terhapusnya kapitalisme dan imperialisme. 
Kesembilan, Marhaenis yaitu setiap orang 
Indonesia yang menjalankan Marhaenisme 
(Sukarno 1965a, 253). 

 
Marhaen dan Proletar: Subjek Politik 
Revolusioner (Analisis Materialisme Historis)  
 
Rumusan Marhaen sebagai subjek politik 
Indonesia tidak dapat dipisahkan dari bagaimana 
Sukarno mengadaptasi cara Marx 
mengidentifikasi Proletariat sebagai agen politik 
pembebasan. Proletariat merupakan kelas pekerja 
modern yang terkondisikan oleh sejarah 
antagonisme kelas. Marx menjelaskan sejarah 
antagonisme kelas sebagai pertentangan antara 
kaum penindas dan tertindas yang terjadi 
sepanjang zaman: majikan dan budak, patricia 
dan plebeia, serta tuan tanah dan budak tani. 
Pertentangan majikan dan budak merupakan 
karakteristik masyarakat perbudakan, 
pertentangan antara patricia (bangsawan) dan 
plebeia (rakyat jelata) pada masyarakat Romawi 
Kuno, serta pertentangan antara tuan tanah dan 
budak tani yang terjadi dalam masyarakat Abad 
Pertengahan (Marx and Engels 1910, 12).  

Pergeseran subjek tertindas dalam 
antagonisme kelas selalu terjadi mengikuti 
perubahan kondisi material masyarakat. 
Meskipun begitu, pelapisan kelas sosial pada 
masyarakat perbudakan dan feodal bersifat 
kompleks dan bervariasi sehingga tidak dapat 
dipertajam menjadi pertentangan dua kelas 
semata. Marx menyatakan bahwa masyarakat 
borjuasi modern yang lahir dari reruntuhan 
masyarakat feodal justru menciptakan suatu 
bentuk dan kondisi penindasan baru. Karakter 
masyarakat borjuasi terlihat dari 
kecenderungannya untuk menajamkan 
pertentangan kelas. Sedikit berbeda dengan corak 
masyarakat perbudakan primitif dan feodal yang 
memiliki susunan pelapisan kelas sosial yang 
variatif. Sebagai contoh, adanya level gradasi 
pelapisan sosial pada masyarakat Romawi kuno 
dan Abad Pertengahan. Romawi kuno terdiri atas 
patricia, ksatria, plebeia, dan budak. Abad 
Pertengahan terdiri atas tuan tanah feodal, vassal, 
guild-masters (majikan serikat), journeymen 
(pekerja harian), pekerja magang, dan budak. 
Tentunya bertolak belakang dengan karakter 
masyarakat modern yang menyisakan 
keterpecahan tajam antar dua kelas: borjuasi dan 
proletariat (Marx and Engels 1910, 13). Marx 
menganggap proletariatlah yang akan menjadi 
kelas terdepan untuk menumbangkan masyarakat 
borjuasi menuju sosialisme.  

Konsepsi Proletariat sebagai subjek 
revolusi menginspirasi Sukarno untuk 
mengidentifikasi dan menganalisis subjek 
revolusi dalam konteks Indonesia. Sebagaimana 
telah dijelaskan sebelumnya, identifikasi dan 
analisis tersebut kemudian terartikulasi pada 
seluruh golongan kaum lemah “Marhaen”. 
Sukarno meminjam pisau analisis Marxisme 
“Materialisme Historis”. Berdasar analisis 
materialisme historis, perubahan sejarah tidak 
ditentukan oleh kesadaran manusia, melainkan 
ditentukan oleh kondisi material manusia. 
Sebagaimana diungkapkan Marx dalam The 
German Ideology “Life is not determined by 
consciousness, but consciousness by life” (Marx 
and Engels 1947, 15). 

Sukarno mengadopsi materialisme historis 
untuk membedah struktur pelapisan kelas sosial 
Indonesia berdasar cara produksi masyarakat. 



Fauzian Aulia Muslim et al. (Marhaenisme sebagai Rekontekstualisasi Marxisme dalam Pemikiran Sukarno)  

 

83 

Pemahaman ini meyakini bahwa suatu cara 
masyarakat mengorganisasi produksi 
menentukan struktur masyarakat tertentu. Marx 
menjelaskan secara sederhana “penggilingan 
dengan tangan menghasilkan struktur masyarakat 
feodal, sementara penggilingan dengan mesin uap 
menghasilkan struktur masyarakat kapitalis” 
(Magnis-Suseno 2018, 145). 

Pada awal Abad ke-20, kondisi material 
masyarakat Indonesia berada dalam tegangan 
antara pranata masyarakat lama dan pranata 
masyarakat baru yaitu dialektika antara 
feodalisme dan kapitalisme industrial. Sukarno 
mengakui bahwa kapitalisme indonesia 
merupakan suatu bentuk kapitalisme yang 
tumbuh dalam tatanan feodal. Perwujudannya 
yaitu kapitalisme yang berbasis pada industri 
pertanian. Ia menjelaskan bahwa industri yang 
berkembang di Indonesia tujuh puluh lima persen 
merupakan perusahaan perkebunan atau 
“onderneming” seperti onderneming gula, teh, 
kina, karet, tembakau, dan hasil pertanian lainnya 
(Sukarno 1965a, 256). Berangkat dari kondisi 
material tersebut, Sukarno menyimpulkan bahwa 
sebagian besar rakyat tertindas Bumiputera 
adalah kaum tani karena masih menggantungkan 
faktor produksi pada hasil perkebunan. 
Sebagaimana dipertegas dalam pidato Vivere 
Pericoloso, kaum tani Indonesia mengalami 
eksploitasi ganda dari feodalisme dan kapitalisme 
(Sukarno 1965b, 382). Meskipun begitu, 
tegangan antara feodalisme dan kapitalisme 
bukan hanya menghasilkan satu golongan kelas 
yang tertindas saja. Melainkan juga berbagai 
variasi lapisan kelas sosial rendahan seperti 
petani, buruh, nelayan, pedagang miskin, kusir 
kecil, dan kaum melarat lain.  

Berdasar analisis materialisme historis, 
pengembangan alat-alat dan sarana produksi 
menuntut adanya peralihan corak produksi 
berbasis pertanian ke produksi berbasis industri 
manufaktur modern. Perubahan corak produksi 
inilah yang kemudian memicu pergeseran relasi 
produksi atau hubungan hak milik pada 
masyarakat lama. Sukarno menganggap 
perkembangan corak produksi masyarakat 
Indonesia belum sampai pada tahapan “Zuivere 
Industrie” atau industri murni sebagaimana yang 
terjadi dalam masyarakat borjuasi Eropa, oleh 

sebab itu rumusan kelas Marhaen sejatinya belum 
menggeser relasi produksi masyarakat lama 
seratus persen. Golongan masyarakat lemah 
bukan hanya yang tidak memiliki sarana produksi, 
melainkan juga kaum pemilik alat produksi kecil-
kecilan. Hal inilah yang dimanfaatkan Sukarno 
untuk menyatukan seluruh golongan tertindas 
dalam satu wadah kelas Marhaen. Tujuannya 
adalah mengakomodasi seluruh kepentingan 
kelompok marjinal kaum Bumiputera untuk 
menghadapi penindasan feodalisme, kapitalisme, 
dan imperialisme.  

Meskipun Indonesia masih dalam tataran 
corak produksi feodalisme, Sukarno tidak pernah 
mengesampingkan posisi strategis kelas 
proletariat sebagai kelas pekerja modern yang 
paling maju dan memahami zaman. Pada poin 
kelima dalam sembilan tesis Marhaenisme 
ditekankan bahwa kelas proletariat mengambil 
bagian yang paling besar dalam perjuangan 
Marhaen (Sukarno 1965a, 253). Hal menarik dari 
poin tersebut, Sukarno menekankan keunggulan 
posisi proletar dari pada petani sebagai pelopor 
revolusi kaum Marhaen. Padahal kaum petani 
mencakup mayoritas susunan kelas Marhaen, 
berbanding terbalik dengan kaum proletar yang 
hanya menjadi golongan minoritas di dalamnya.  

Penekanan proletar sebagai pelopor 
revolusi Marhaenis tidak dapat dipisahkan dari 
keniscayaan perkembangan masyarakat 
Indonesia itu sendiri. Sukarno memahami bahwa 
industrialisasi kapitalisme adalah suatu hal yang 
pasti terjadi di Indonesia. Satu-satunya kelas yang 
dapat diandalkan dalam menghadapi keniscayaan 
itu adalah proletariat. Sukarno menjelaskan 
bahwa kelas proletar lahir dari rahim kapitalisme 
dan imperialisme. Kedudukan proletar sebagai 
kelas yang tereksploitasi langsung sistem 
kapitalisme memungkinkan mereka mengerti 
rasionalitas dan irasionalitas sistem tersebut. 
Mereka mengenali mesin, listrik, pabrik, cara 
produksi kapitalisme, serta segala bentuk 
kemajuan modernisme Abad ke-20 (Sukarno 
1965a, 255). Sementara kaum petani cenderung 
dianggap sebagai kaum terbelakang, kuno, dan 
kolot. Sukarno menjelaskan bahwa cara produksi 
mereka tidak berubah sejak masa Medang 
Kamulan hingga Majapahit. Mereka punya cara 
hidup, cara menanam, pertukaran hasil, 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 76-89 | E-ISSN: 2443-0110 

 

84 

pembagian tanah dan pengaturan sosial-ekonomi 
lain yang sangat kuno. Mereka juga terjerembab 
ke dalam ideologi feodalisme. Contohnya: 
pengkultusan terhadap kaum ningrat 
"ningratisme" dan kepercayaan akan datangnya 
messiah Jawa “Ratu Adil” atau “Heru Cokro” yang 
dianggap akan membawa pembebasan bagi rakyat 
Jawa (Sukarno 1965a, 254–55).  

Sukarno menguraikan perbedaan 
karakteristik antara kaum proletar dan kaum tani 
untuk menegaskan bahwa proletar merupakan 
kelas yang paling konkret, rasional, dan selaras 
dengan kemajuan zaman. Perlawanan atas 
kapitalisme dan imperialisme akan ditentukan 
oleh kedudukan strategis proletar. Mereka 
menggenggam hidup dan mati sistem kapitalisme 
karena posisi proletar dalam proses produksi. 

 
Sosio-Nasionalisme dan Sosio-Demokrasi: 
Tahapan Menuju Masyarakat Sosialis Indonesia 

  
Konsepsi Sosio-Nasionalisme dan Sosio-
Demokrasi menempati posisi sentral dalam 
Marhaenisme ajaran Sukarno. Sebagaimana 
diketahui kedua konsep ini berada pada poin 
pertama dalam rumusan Sembilan tesis 
Marhaenisme tahun 1933. Formulasi dari kedua 
konsep ini juga tidak terlepas dari pengaruh kuat 
anasir Marxisme. 

Rumusan Sosio-Nasionalisme dan Sosio-
Demokrasi setidaknya dapat dilacak dari dua 
tulisan Sukarno yang dimuat Fikiran Ra’jat yaitu  
“Demokrasi Politik dan Demokrasi Ekonomi” 
dan “Demokrasi-Politik dan Demokrasi-
Ekonomi II: Socio-Nasionalisme dan Socio-
Demokrasi”. Dalam tulisan ini terlihat bagaimana 
kemampuan Sukarno menuangkan gagasan 
Marxisme di Indonesia. 

Dalam Demokrasi Politik dan Demokrasi 
Ekonomi tanggal 28 Oktober 1932, Sukarno 
mengajak kaum Marhaen untuk tidak terjebak 
pada perjuangan dangkal yang mencita-citakan 
demokrasi belaka. Sukarno menunjukkan 
antipatinya terhadap penerapan demokrasi di 
Eropa yang cenderung berpihak kepada 
kepentingan elite borjuis. Hal ini bukan tanpa 
alasan, kemunculan demokrasi modern yang 
bermula dari Revolusi Prancis memang syarat 
dengan kepentingan kelas pemodal borjuis. Pada 

awalnya Revolusi seolah terkesan sebagai 
pertarungan antara kekuasaan aristokrat-feodal 
dengan kekuatan rakyat jelata. Namun, 
kesudahan dari revolusi justru kelas menengah 
atas, pengusaha, dan pemodal yang mengambil 
alih kekuasaan para tuan tanah feodal dan 
bangsawan. Rakyat jelata yang tidak memiliki 
kesadaran “bewust” hanya dimobilisasi sebagai 
alat dari kepentingan kelas borjuis (Sukarno 
1932a, 2–3). Pemerintahan demokrasi modern 
berhasil menggeser kekuasaan autokrasi-feodal 
dengan mengatasnamakan pemerintahan rakyat. 

Demokrasi jenis ini menawarkan hal baru 
yang tidak diperoleh pada pemerintahan 
autokrasi sebelumnya yaitu hak perwakilan atau 
utusan rakyat di dalam lembaga parlemen. Rakyat 
jelata ditawarkan ilusi kemerdekaan politik dalam 
parlemen, padahal sejatinya rakyat dari golongan 
kelas pekerja mengalami kesengsaraan yang 
menyiksa dalam negara demokrasi. Pemerintahan 
demokrasi modern menunjukkan keberpihakan 
palsu atas rakyat jelata. Negara demokrasi selalu 
ditopang oleh kapitalis, sebagaimana negara 
autokrasi ditopang oleh bangsawan.  

Sukarno mengecam konsep demokrasi 
semacam ini yang secara nyata banyak 
diperjuangkan oleh kaum aktivis pergerakan. 
Demokrasi borjuis yang mengatasnamakan 
rakyat merupakan antitesis dari demokrasi 
kerakyatan yang sesungguhnya. Disinilah kaum 
proletar seolah terbutakan oleh ilusi sebagai 
subjek politik yang merdeka untuk memilih 
utusan di parlemen, padahal di sisi lain mereka 
menjadi budak pemilik modal dalam setiap pabrik 
yang suatu saat mungkin saja mengusir dan 
memecat mereka kapanpun. Sebagaimana 
diungkapkan Jean Jaures, kaum borjuasi hanya 
berhasil menegakkan keadilan politik, bukan 
keadilan ekonomi (Sukarno 1932a, 3).  
Demokrasi kaum borjuasi tidak lain hanyalah 
demokrasi politik semata yaitu demokrasi yang 
hanya berorientasi pada kesetaraan politik tanpa 
berupaya mewujudkan kesetaraan ekonomi. Oleh 
sebab itu di akhir tulisan tersebut, Sukarno 
menawarkan demokrasi kerakyatan yang 
sesungguhnya sebagaimana diungkapkan 
“Demokrasi bagi Marhaen Indonesia adalah 
demokrasi politik dan demokrasi ekonomi” 
(Sukarno 1932a, 3).      



Fauzian Aulia Muslim et al. (Marhaenisme sebagai Rekontekstualisasi Marxisme dalam Pemikiran Sukarno)  

 

85 

Penjelasan eksplisit konsep Sosio-
Nasionalisme dan Sosio-Demokrasi baru 
tertuang dalam tulisan berjudul Demokrasi-
Politik dan Demokrasi-Ekonomi II: Socio-
Nasionalisme dan Socio-Demokrasi yang dimuat 
Fikiran Ra’jat No. 19. Sukarno mengartikulasikan 
konsep Sosio-Nasionalisme sebagai antitesis dari 
Nasionalisme borjuis. Nasionalisme borjuis 
merupakan suatu bentuk Nasionalisme yang 
tidak memiliki kesadaran revolusioner untuk 
mengubah tatanan sosial yang menindas. 
Nasionalisme ini diikuti oleh kaum nasionalis 
yang cenderung berkiblat pada negara-negara 
kapitalis Amerika dan Inggris.  

Berbanding terbalik dengan rumusan 
Sukarno, Sosio-Nasionalisme memiliki kesadaran 
revolusioner yang tidak terbatas pada kesadaran 
Burgelijk Revolutionair (borjuis revolusioner) 
yang hanya bertujuan mencapai kemerdekaan 
politik tanpa mewujudkan perbaikan masyarakat 
itu sendiri  (Sukarno 1932b, 2). Sukarno 
memberikan distingsi antara kesadaran 
revolusioner nasionalis borjuis “Burgelijk 
Revolutionair” dengan kesadaran Social 
Revolutionair dan Marhaenistisch Revolutionair. 
Kesadaran revolusioner nasionalis borjuis 
cenderung menolak kesetaraan sosial ekonomi, 
sementara social revolutionair dan 
marhaenistisch revolutionair berpijak pada 
konsepsi Marxisme yang berorientasi nilai 
kesetaraan.  

Sosio-Nasionalisme merupakan senjata 
ideologis kaum Marhaen untuk menciptakan 
masyarakat yang adil tanpa ketertindasan, bukan 
hanya sekedar mencapai kemerdekaan suatu 
bangsa sebagaimana yang diiimpikan kaum 
nasionalis borjuis. Kemerdekaan suatu bangsa 
tidak menjamin hilangnya kemiskinan struktural. 
Oleh sebab itu, kemerdekaan tidak lain hanya 
dianggap sebagai suatu prakondisi terwujudnya 
masyarakat sosialis Indonesia (Sukarno 1947, 
266). Konsepsi kemerdekaan sebagai jembatan 
emas bermula pada titik ini.  

Sukarno menekankan gagasan Sosio-
Nasionalisme sebagai Nasionalisme yang 
berangkat dari realitas konkret dan bergerak 
dalam masyarakat, bukan nasionalisme 
kontemplatif yang mengawang-ngawang dalam 
dunia ide (Sukarno 1965a, 174). Titik pijak 

Sukarno dalam menyelesaikan masalah politik 
dan ekonomi adalah realitas masyarakat 
Indonesia yang penuh dengan penindasan. 
Penindasan tersebut telah berjalan sejak lama 
ketika bangsawan feodal turut menopang 
legitimasi kekuasaan kolonial Belanda hingga 
kapitalisme-imperialisme yang tidak berhenti 
mengeruk kekayaan negeri. Gagasan Sosio-
Nasionalisme diproyeksi untuk menjawab 
masalah tersebut. Namun, Sosio-Nasionalisme 
tidak dapat diaktualisasikan secara terpisah dari 
Sosio-Demokrasi.  

Sosio-Demokrasi sangat tegas menolak 
tendensi politik borjuisme sebagaimana Sosio-
Nasionalisme. Sosio-Demokrasi berpihak kepada 
kepentingan rakyat banyak, bukan kepentingan 
sedikit golongan elitis (Pratama dkk. 2022). 
Sukarno menyampaikan bahwa Sosio-Demokrasi 
bukan jenis demokrasi ala Revolusi Prancis, 
Amerika, Inggris, Belanda, Jerman dan lainnya 
(Sukarno 1932b, 3). Demokrasi semacam itu 
hanya mengutamakan distribusi hak politik, akan 
tetapi meminggirkan hak ekonomi rakyat karena 
hak itu seolah eksklusif hanya terdistribusi pada 
sejumlah golongan elite borjuis.  

Dalam tulisan Mencapai Indonesia 
Merdeka, Sukarno mengutarakan bahwa 
demokrasi Barat hanyalah alat kapitalisme. Ia 
mengartikulasikan demokrasi sebagai dictatuur 
van het kapitalisme “kediktatoran kapitalisme” 
(Sukarno 1965a, 320). Dalam skema demokrasi 
Barat, rakyat hanya diperalat untuk 
melanggengkan kepentingan borjuis (Widianto 
dkk. 2022). Oleh sebab itu, Sukarno mengecam 
kaum Marhaen yang menjadikan demokrasi Barat 
sebagai suatu tujuan perjuangan. Demokrasi ideal 
bagi Sukarno adalah demokrasi kerakyatan, 
bukan demokrasi borjuis. Demokrasi kerakyatan 
bertujuan mencapai masyarakat sosialisme. 
Sukarno menyeru kaum Marhaen untuk tidak 
berpuas diri mencapai kemerdekaan politik saja 
karena kemerdekaan merupakan suatu jembatan 
emas. Di seberang jembatan emas, masyarakat 
Indonesia harus diatur berdasar demokrasi politik 
dan demokrasi ekonomi untuk menciptakan 
suatu masyarakat yang bebas dari kapitalisme dan 
imperialisme. Rakyat akan mengurus segala aspek 
kehidupan berdasar mekanisme demokrasi 
politik dan demokrasi ekonomi mulai dari politik, 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 76-89 | E-ISSN: 2443-0110 

 

86 

diplomasi, pendidikan, kesenian, kebudayaan, 
pekerjaan, hingga ekonomi (Sukarno 1965a, 
320–21). Aspek ekonomi menjadi faktor 
fundamental dari semua aspek.  

Sukarno menghendaki penguasaan negara 
atas perusahaan-perusahaan besar. Negara juga 
harus dikelola oleh rakyat sendiri, bukan negara 
kapitalis-borjuis maupun negara autokrasi-feodal. 
Pengelolaan perusahaan negara harus 
memberikan kesejahteraan kepada seluruh 
rakyat. Rakyat akan menerima hasil pembagian 
keuntungan dari pengelolaan perusahaan, 
pembagian tersebut akan dilaksanakan di bawah 
pengawasan rakyat. Sukarno mengecam segala 
bentuk pengelolaan perusahaan yang dilakukan 
secara kapitalistik dimana hasil keuntungan hanya 
dibagikan kepada segelintir borjuis semata. 

Inilah manifestasi Sosio-Nasionalisme dan 
Sosio-Demokrasi dalam pengelolaan urusan 
publik yang didasarkan pada kepentingan rakyat 
jelata. Sosio-Nasionalisme dan Sosio-Demokrasi 
merupakan konsepsi politik yang lahir dari 
pergumulan Sukarno atas Marxisme. Tidak 
mengherankan jika kedua konsep itu dianggap 
sebagai hasil tiruan dari gagasan dua tahap 
revolusi ala Marxisme; pertama, revolusi 
demokratis; kedua, revolusi sosialis. Walaupun 
gagasan dua tahap revolusi lebih dikenal sebagai 
teori Marxisme-Leninisme (Komunisme), tetapi 
sejatinya akar teoritis gagasan tersebut bersumber 
dari Marx dan Engels.  

Dalam tulisan Manifesto of the Communist 
Party, Marx dan Engels menjelaskan tahapan 
pertama revolusi yaitu menaikkan posisi kaum 
proletariat menjadi kelas penguasa untuk 
memenangkan perjuangan demokrasi. Sementara 
tahapan kedua yaitu ketika proletariat sebagai 
kelas penguasa mengambil alih kapital dari kaum 
borjuis dan memusatkan seluruh sarana produksi 
ke tangan negara. Marx dan Engels juga 
menegaskan langkah terakhir merupakan langkah 
despotik terhadap penghapusan hak-hak 
kepemilikan dan kondisi produksi borjuis. 
Langkah revolusioner itu tidak dapat dihindari 
sebagai upaya untuk merombak tatanan sosial 
lama (Marx and Engels 1910, 40–41). Tahapan 
pertama dimaksudkan sebagai revolusi 
demokratis yang bertujuan menghapuskan sisa-
sisa feodalisme dan menciptakan prakondisi bagi 

tahapan revolusi berikutnya. Tahapan kedua 
merupakan revolusi sosialis yang berupaya 
menggeser tatanan produksi kapitalisme dengan 
tatanan produksi sosialisme dimana sarana 
produksi dikuasai proletariat secara kolektif.  

Bukan rahasia umum jika Sukarno 
mengadaptasi konsepsi dua tahap revolusi itu. Ia 
menyatakan bahwa revolusi sosialis tidak 
mungkin diwujudkan dengan “satu kali pukul”. 
Sebagaimana konsepsi Marxisme, ia turut 
menekankan langkah perjuangan nasional-
demokratis yang bertujuan untuk melenyapkan 
sisa-sisa feodalisme dan imperialisme sebelum 
masuk ke dalam tahapan perjuangan sosialisme 
(Sukarno 1965b, 357). 

Hal ini senada dengan rumusan Sosio-
Nasionalisme dan Sosio-Demokrasi. Sosio-
Nasionalisme dapat diterjemahkan sebagai 
tahapan pertama revolusi nasional-demokratis 
dimana kaum Marhaen berupaya untuk 
mewujudkan tatanan masyarakat tanpa 
penjajahan asing. Sosio-Demokrasi dapat 
diartikulasikan sebagai revolusi sosialisme yang 
berupaya menciptakan suatu tatanan sosial yang 
bebas dari penindasan suatu kelas atas kelas 
lainnya. Dalam kerangka Sosio-Nasionalisme, 
kemerdekaan politik hanyalah jembatan emas 
untuk melakukan revolusi sosial agar terlepas dari 
sisa-sisa feodalisme dan imperialisme. Sosio-
Demokrasi adalah perwujudan masyarakat 
sosialis Indonesia yang bebas dari belenggu 
kapitalisme bangsa asing dan bangsa sendiri. 

Dalam tulisan Kapitalisme Bangsa Sendiri?, 
Sukarno membedakan dua jenis perjuangan: 
pertama, perjuangan nasional. Kedua, 
"Klassentrijd" atau perjuangan kelas. Disinilah 
bukti pemahaman Sukarno atas Marxisme 
tidaklah sempit dan dangkal. Sukarno menyadari 
perjuangan yang dibutuhkan rakyat Indonesia 
saat itu bukanlah perjuangan kelas, melainkan 
perjuangan nasional. Hal itu disebabkan karena 
kondisi Indonesia yang masih dalam 
cengkeraman kolonialisme dan imperialisme 
asing. Perjuangan mencapai kemerdekaan 
nasional tidak dapat dengan cara mengutamakan 
perjuangan kelas. Sukarno menilai perjuangan 
kelas baru dapat dilakukan setelah kondisi 
kemerdekaan telah tercapai sebagaimana yang 
terjadi di Eropa dan Amerika. 



Fauzian Aulia Muslim et al. (Marhaenisme sebagai Rekontekstualisasi Marxisme dalam Pemikiran Sukarno)  

 

87 

Dalam konteks kolonial yang terjadi adalah 
pertentangan antar bangsa, sementara setelah 
merdeka yang terjadi adalah pertentangan kelas 
dalam suatu bangsa. Contohnya pertentangan 
kelas antara kaum borjuis dan proletariat di 
Amerika, Eropa, dan negeri-negeri lain yang telah 
merdeka. Pertentangan ini sedikit berbeda 
dengan kondisi Indonesia. Indonesia sebagai 
negeri terjajah, kapitalisme mulai berkembang 
dan masih dijalankan oleh bangsa asing.  

Imperialisme dan kapitalisme asing 
menjadi sumber malapetaka bagi kaum Marhaen. 
Maka dari itu, Sukarno melihat bahwa perjuangan 
nasional harus diutamakan terlebih dahulu di atas 
perjuangan kelas (Sukarno 1965a, 183). 
Meskipun demikian, bukan berarti Sukarno 
menganggap rakyat tidak boleh melawan 
kerakusan kapitalisme bangsa sendiri (Sukarno 
1965a, 184). Sebaliknya, ia justru menyeru 
peperangan atas kapitalisme bangsa sendiri 
karena kapitalisme merupakan stelsel yang 
menindas apapun identitas kebangsaannya.  

Asmara Hadi sebagai seorang anak 
ideologis Sukarno memiliki penafsiran serupa 
atas Sosio-Nasionalisme dan Sosio-Demokrasi. Ia 
memberikan penjelasan dalam tulisan Sembilan 
Tesis Marhaenisme dan Pendjelasan Singkatnja. 
Asmara Hadi menganalisis bahwa perjuangan 
Marhaenisme harus melalui dua tahap yaitu 
Sosio-Nasionalisme dan Sosio-Demokrasi. Ia 
menganggap Sosio-Nasionalisme sebagai teori 
perjuangan yang berlaku dalam masa penjajahan. 
Sedangkan Sosio-Demokrasi adalah teori 
perjuangan yang dilakukan setelah penjajahan 
berakhir (Hadi 1958, 4). Dua tahap merupakan 
prasyarat untuk mewujudkan masyarakat yang 
adil dan makmur.  

Dalam masa kolonialisme, perjuangan 
revolusi cenderung dominan sebagai perjuangan 
bangsa. Sementara dalam kapitalisme, perjuangan 
revolusi mulai bergerak ke arah perjuangan kelas. 
Dalam konteks kolonialisme, Asmara Hadi 
menyatakan bahwa perjuangan kelas sejatinya 
masih tersembunyi di bawah perjuangan bangsa 
(Hadi 1958, 6). Hal ini menunjukkan dalam 
perjuangan nasional terdapat berbagai 
kepentingan kelas laten yang saling 
berkontradiksi.  

Konsepsi perjuangan nasional yang 
diutamakan Sukarno sejatinya merupakan 
kontekstualisasi dari konsepsi dua tahap revolusi 
kelas pekerja ala Marxisme. Seruan Sukarno 
untuk memilih perjuangan nasional bukan 
menunjukkan penolakan atas perjuangan kelas, 
melainkan suatu tahapan dan prakondisi menuju 
perjuangan kelas.  

Dalam tataran praktik, Sukarno kerap 
menyerukan persatuan dan perjuangan nasional 
bagi kaum Nasionalis, Islamis, dan Marxis yang 
ditujukan untuk menumbangkan kolonialisme 
Belanda. Sukarno bahkan mempertahankan 
gagasan persatuan nasional setelah Indonesia 
merdeka karena kapitalisme bangsa sendiri masih 
bersifat laten. 
 
Simpulan 
 
Marhaenisme merupakan ideologi emansipatoris 
yang lahir dari kekecewaan Sukarno atas 
kegagalan gerakan politik pergerakan nasional 
yang cenderung eksklusif dan sektarian. 
Sektarianisme dan eksklusivitas gerakan memicu 
pertarungan ideologi antar sesama aktivis 
perjuangan. Sukarno menawarkan suatu sintesis 
politik persatuan di bawah satu ideologi yang 
mewadahi seluruh kepentingan kaum terjajah. 
Marhaenisme diproyeksi menjadi wadah 
persatuan gerakan nasionalis, islamis, dan marxis. 

 Kemunculan Marhaenisme juga tidak 
dapat dilepaskan dari realitas Indonesia yang 
dibelenggu penindasan feodalisme, kolonialisme, 
kapitalisme, dan imperialisme. Dalam upaya 
menggali subjek politik revolusioner, Sukarno 
meminjam teori materialisme historis Marxisme 
untuk memahami struktur pelapisan kelas sosial 
pada masa kolonial Hindia Belanda. Kapitalisme 
Indonesia bertumbuh dalam iklim feodalisme 
sehingga proses industrialisasi menghasilkan 
industri perkebunan, alih-alih Zuivere Industrie 
atau industri murni.  

Berdasar corak produksi masyarakat 
Indonesia yang masih dalam tegangan antara 
feodalisme dan kapitalisme, lapisan kelas sosial 
terbawah Indonesia terdiri atas berbagai 
golongan terpinggirkan mulai dari yang tidak 
memiliki alat produksi hingga pemilik alat 
produksi kecil: buruh, nelayan kecil, pedagang 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 76-89 | E-ISSN: 2443-0110 

 

88 

kecil, dan petani. Seluruh lapisan kelas terbawah 
itu disatukan dalam kelas Marhaen. Kelas 
Marhaen merupakan sokoguru revolusi yang 
memungkinkan untuk mendobrak tatanan status 
quo menuju sosialisme Indonesia. 

Penggalian kelas Marhaen sebagai agen 
pembebasan melalui kaca mata Materialisme 
Historis merupakan bukti posisi fundamental 
Marxisme terhadap landasan ideologi 
Marhaenisme. Marhaenisme dan Marxisme 
merupakan satu kesatuan yang tidak dapat 
dipisahkan. Marhaenisme sejatinya juga meyakini 
bahwa kelas proletariat merupakan kelas yang 
paling rasional dan maju, bahkan proletar harus 
mendapat bagian terbesar dalam perjuangan 
Marhaen sebagaimana termaktub dalam poin 
kelima sembilan tesis Marhaenisme.   

 Selain itu, konsepsi Sosio-Nasionalisme 
dan Sosio-Demokrasi adalah hasil adaptasi 
Sukarno atas konsep revolusi dua tahap Marxisme 
yang membagi perjuangan ke dalam dua fase yaitu 
revolusi demokratis dan revolusi sosialis. Sosio-
Nasionalisme diterjemahkan sebagai perjuangan 
mencapai kemerdekaan politik yang bebas dari 
feodalisme dan imperialisme asing, sedangkan 
Sosio-Demokrasi diartikulasikan sebagai 
perjuangan mewujudkan masyarakat tanpa 
penindasan kelas. Visi Marhaenisme dan 
Marxisme adalah menjebol struktur masyarakat 
lama dan membangun masyarakat baru tanpa 
penghisapan.  

   
Referensi 
 
Adams, Cindy. 1966. Bung Karno: Penjambung 

Lidah Rakjat Indonesia. Gunung Agung. 
Departemen Penerangan RI. 1964. Tjamkan 

Pantja Sila: Pantja Sila Dasar Falsafah 
Negara. Departemen Penerangan RI. 

DPP PNI. 1964. Njalakan Terus Api 
Marhaenisme! Departemen Penerangan & 
Propaganda DPP PNI. 

Geraldy, Galang. 2019. “Ideologi dan Partai 
Politik: Menakar Ideologi Politik 
Marhaenisme di PDIP, Sosialisme 
Demokrasi di PSI dan Islam 
Fundamentalisme di PKS.” Politicon : Jurnal 
Ilmu Politik 1 (2): 134–57. 

https://doi.org/10.15575/politicon.v1i2.6
268. 

Gottschalk, Louis. 1983. Mengerti Sejarah, 
Terjemahan Nugroho Notosusanto. 
Universitas Indonesia Press. 

Hadi, Asmara. 1958. Sembilan Tesis Marhaenisme 
dan Pendjelasan Singkatnja. Pengurus Besar 
Partindo. 

Het Nieuws Van Den Dag voor Nederlandsch-
Indië. 1931. “Vertrouwens-Politiek.” 
November 12. No. 262 Edisi. 
https://resolver.kb.nl/resolve?urn=ddd:01
0229340:mpeg21:p001. 

Kasenda, Peter. 2017. Sukarno, Marxisme & 
Leninisme: akar pemikiran kiri & revolusi 
Indonesia. Komunitas Bambu. 

Kuswono, Kuswono. 2016. “Marhaenism: Social 
Ideology Create by Sukarno.” Historia 4 (2): 
119. https://doi.org/10.24127/hj.v4i2.549. 

Magnis-Suseno, Franz. 2018. Pemikiran Karl Marx 
Dari Sosialisme Utopis ke Perselisihan 
Revisionisme. Gramedia Pustaka Utama. 

Marx and Engels. 1910. Manifesto of the 
Communist Party. Authorized English 
Translation: Edited and Annotated by 
Frederick Engels. Charles H. Kerr & 
Company. 

Marx and Engels. 1947. The German Ideology 
Parts I & III. Edited with an Introduction by 
R. Pascal. International Publishers. 

Pratama, Febri Fajar, Ai Kusmiati Asyiah, dan Deni 
Chandra. 2022. “Studi Analisis Konsep 
Ideologi Marhaenisme Sukarno Sebagai 
Asas Perjuangan Bangsa Indonesia.” Jurnal 
Kewarganegaraan 19 (1): 49. 
https://doi.org/10.24114/jk.v19i1.33301. 

Raeinady, Vhiasyah, dan Jagad Aditya Dewantara. 
2021. “Pemikiran Soekarno dalam Ajaran 
Marhaenisme.” Jurnal Kewarganegaraan 5 
(2): 457–65. 
https://doi.org/10.31316/jk.v5i2.2293  

Sukarno. 1932a. “Demokrasi-Politik dan 
Demokrasi-Ekonomi.” Fikiran Ra’jat 
(Bandung), No. 18 Edisi. 

Sukarno. 1932b. “Demokrasi-Politik dan 
Demokrasi-Ekonomi II: Socio-
Nasionalisme dan Socio-Demokrasi.” 
Fikiran Ra’jat (Bandung), November 4. No. 
19 Edisi. 



Fauzian Aulia Muslim et al. (Marhaenisme sebagai Rekontekstualisasi Marxisme dalam Pemikiran Sukarno)  

 

89 

Sukarno. 1932c. “Kaoem Marhaen Bersatoelah.” 
Fikiran Ra’jat (Bandung), Juli 15. No. 3 
Edisi. 

Sukarno. 1932d. “Matahari Marhaenisme!” Fikiran 
Ra’jat (Bandung), Juli 1. No. 1 Edisi. 

Sukarno. 1947. Sarinah: Kewadjiban Wanita 
Dalam Perdjoangan Rebublik Indonesia. 
The Sukarno Foundation. 

Sukarno. 1951. Indonesia Menggugat. SK Seno. 
Sukarno. 1965a. Dibawah Bendera Revolusi Djilid 

I. Panitya Penerbit. 
Sukarno. 1965b. Dibawah Bendera Revolusi Djilid 

II. Panitya Penerbit. 
Widianto, Bimo Rafi, Ahmad Ruslan, dan Desvian 

Bandarsyah. 2022. “Soekarno, 
Marhaenisme: Ideologi Pergerakan Kaum 
Melarat Indonesia (Sosialisme Soekarno).” 
HISTORIA: Jurnal Program Studi 
Pendidikan Sejarah 10 (2): 139. 
https://doi.org/10.24127/hj.v10i2.4022. 

Zutpensche Courant. 1929. “Kakkerlakken?” No. 
248. 
https://resolver.kb.nl/resolve?urn=MMRA
Z02:000422099:mpeg21:p00005. 

 


