Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 76-89 | E-ISSN: 2443-0110

Marhaenisme sebagai Rekontekstualisasi Marxisme dalam Pemikiran Sukarno

Fauzian Aulia Muslim’, Yety Rochwulaningsih, Sri Sudarsih

Program Studi S2 Sejarah, Fakultas Ilmu Budaya, Universitas Diponegoro
JL dr. A. Soeroyo, Tembalang, Semarang, Jawa Tengah - Indonesia

"Penulis korespondensi: fauzianauliam@gmail.com
DOIL: https://doi.org/10.14710/jscl.v10i1.72404

Diterima/ Received: 12 April 2025; Direvisi/ Revised: 7 Januari 2026; Disetujui/ Accepted: 8 Januari 2026

Abstract

This study aims to analyze Marhaenism as an ideology of struggle for marginalized groups that emerged from a process of
dialectical engagement and recontextualization of Sukarno’s thought in relation to Marxism within the Indonesian context. The

research employs the historical method, consisting of heuristic research, source criticism, interpretation, and historiography. The

findings demonstrate that Marhaenism adopts the concept of class analysis from Marxism, yet does not apply it in a dogmatic
manner. Sukarno reflected on the material conditions of Indonesian society, which differed significantly from the European

context, where the oppressed class largely consisted of proletarians who did not own the means of production. In contrast,

oppressed classes in Indonesia encompassed a broad spectrum of social groups, ranging from those without means of production

to small-scale owners of productive assets. Sukarno referred to this oppressed class as the “Marhaen,” which included peasants,

fishermen, small traders, and workers. Through this process of recontextualization, Sukarno developed distinctive concepts such

as the Marhaen social class, Socio-Nationalism, and Socio-Democracy as an ideological framework of struggle suited to Indonesia’s

social realities. This study therefore argues that Marhaenism represents a creative adaptation of Marxism rooted in the historical
and social conditions of Indonesian society, offering an alternative ideology of emancipation for marginalized groups beyond the

framework of orthodox Marxism.

Keywords: Sukarno; Marhaenismy; Marxism; Class Structure; Indonesian Poictical Thought.

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis Marhaenisme sebagai ideologi perjuangan kaum marjinal yang lahir dari proses
dialektika dan rekontekstualisasi pemikiran Sukarno terhadap Marxisme dalam konteks Indonesia. Penelitian ini menggunakan
metode sejarah yang meliputi tahapan heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan historiografi. Hasil penelitian menunjukkan bahwa
Marhaenisme mengadopsi konsep analisis kelas dari Marxisme, namun tidak menerapkannya secara dogmatis. Sukarno
merefleksikan kondisi material masyarakat Indonesia yang berbeda dari konteks Eropa, di mana kelas tertindas tidak semata-mata
terdiri atas proletariat yang tidak memiliki alat produksi, melainkan mencakup spektrum luas kelompok sosial yang memiliki alat
produksi dalam skala kecil. Kelompok inilah yang oleh Sukarno disebut sebagai “Marhaen”, meliputi petani, nelayan, pedagang
kecil, dan buruh. Melalui proses rekontekstualisasi tersebut, Sukarno mengembangkan konsep-konsep khas seperti kelas sosial
Marhaen, Sosio-Nasionalisme, dan Sosio-Demokrasi sebagai kerangka ideologis perjuangan yang sesuai dengan realitas sosial
Indonesia. Dengan demikian, penelitian ini menegaskan bahwa Marhaenisme merupakan bentuk adaptasi kreatif Marxisme yang
berakar pada kondisi historis dan sosial masyarakat Indonesia, sekaligus menawarkan alternatif ideologi pembebasan bagi kaum
marjinal di luar kerangka Marxisme ortodoks.

Kata Kunci: Sukarno; Marhaenisme; Marxism; Struktur Kelas; Pemikiran Politik Indonesia.

Pendahuluan sistem  sosial-politik  pemerintah  kolonial.

Sebelum Abad ke-20, resistensi kaum Bumiputera
Indonesia memiliki sejarah panjang perlawanan kerap mengalami kegagalan akibat sifat
terhadap kolonialisme Belanda. Secara umum, kedaerahan yang tidak terorganisasi sehingga
perlawanan itu merupakan kulminasi kemuakan sangat mudah dipecah belah (Widianto dkk.
kaum Bumiputera yang termarjinalisasi oleh 2022, 140). Perlawanan kedaerahan merupakan

76



Fauzian Aulia Muslim et a/ (Marhaenisme sebagai Rekontekstualisasi Marxisme dalam Pemikiran Sukarno)

gejolak politik khas feodalisme Indonesia karena
Hindia Belanda masih dipimpin para penguasa
tradisional.

Pada Abad ke-20, kebijakan politik etis
berhasil mendorong lahirnya kaum intelektual
Bumiputera yang segera menggantikan peran
penguasa lokal. Senjata kaum Bumiputera bukan
lagi senjata tradisional, melainkan ideologi.
Kemunculan organisasi modern berbasis ideologi
tidak lepas dari peran kaum intelektual. Mereka
berupaya melampaui sekat-sekat kedaerahan
melalui organisasi bercorak nasional.

Ideologi Marxisme, Nasionalisme, dan
Islamisme menjadi tiga ideologi yang diproyeksi
sebagai alat pembebasan. Boedi Oetomo (BO),
Sarekat Islam (SI), Indische Partij (IP), Partai
Komunis Indonesia (PKI), dan Perhimpunan
Indonesia (PI) masing-masing mengadopsi salah
satu dari tiga ideologi itu. Namun, perjuangan
ideologis yang seharusnya membawa emansipasi
sosial, malah bergerak secara eksklusif dan
sektarian akibat perbedaan ideologi.

Kondisi ini memicu perpecahan yang tidak
terhindarkan antar sesama gerakan pembebasan.
Berangkat dari kondisi itu, Sukarno berupaya
merumuskan sintesis politik persatuan berbasis
ideologi sosialisme khas Indonesia yang dikenal
sebagai Marhaenisme.

Istilah Marhaen merupakan hasil refleksi
Sukarno atas kondisi material masyarakat
Indonesia. Meminjam pisau analisis Marxisme,
Sukarno mengamati perbedaan mencolok antara
corak produksi masyarakat Indonesia dan Eropa.
Bertolak belakang dengan kondisi Eropa yang
telah mengalami proses industrialisasi secara
matang sehingga corak produksi masyarakatnya
tergolong kapitalisme murni. Kondisi masyarakat
Indonesia masih bergantung pada sektor
agrikultur perkebunan dan industri perkebunan
sehingga corak produksi masyarakatnya masih
dalam  tegangan antara feodalisme dan
kapitalisme.

Masyarakat Eropa secara tajam melahirkan
antagonisme kelas antara borjuasi dan proletariat
yaitu hubungan produksi yang terbentuk dari
kepemilikan alat produksi, sementara relasi
produksi Indonesia sangat variatif mulai dari tuan
tanah, borjuasi besar, borjuasi kecil, budak tani,

petani bebas, hingga proletariat itu sendiri. Itu

77

artinya subjek tertindas di Indonesia bukan hanya
kaum vyang tidak memiliki alat produksi,
melainkan juga kaum yang memiliki alat produksi
kecil-kecilan sebagaimana tergambar pada sosok
Marhaen. Bertolak dari analisis tersebut, Sukarno
menjadikan Marhaen sebagai simbol seluruh
kaum tertindas Indonesia yang terdiri atas petani,
pedagang kecil, nelayan, kusir, hingga buruh.
Kaum Marhaen mengalami berbagai

penindasan dari feodalisme, kolonialisme,
kapitalisme, dan imperialisme. Sebagaimana Marx
dan Engels yang memproyeksi proletariat sebagai
kelas terdepan yang akan menumbangkan kelas
borjuasi dan tatanan kapitalisme. Sukarno
menempatkan Marhaen sebagai kelas yang akan
menumbangkan feodalisme bangsa sendiri,
kapitalis-imperialis bangsa asing, beserta tatanan
sosio-politik yang melingkupinya. Konsepsi
politik dalam Marhaenisme merupakan hasil
dialektika dan adaptasi Sukarno atas Marxisme
yang coba diterapkan di Indonesia. Sukarno
menjadikan teori materialisme historis Marxisme
sebagai panduan dasar untuk membaca gejala-
gejala perkembangan corak produksi masyarakat
Indonesia. Perubahan corak produksi menjadi
dasar perubahan ideologis masyarakat (Sukarno
1947, 133). Berkat materialisme historis pula,
Sukarno mampu merumuskan gagasan persatuan
seluruh kaum marjinal Indonesia dalam sebuah
wadah kelas tertindas Marhaen.

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji
dan menganalisis Marhaenisme sebagai ideologi
perjuangan kaum tertindas berlandaskan corak
pemikiran ~Marxisme Sukarno. Marxisme
dijadikan sebagai elemen fundamental dalam
Visi
Marxisme juga memiliki keserupaan dengan

ideologi Marhaenisme. emansipatoris
Marhaenisme yakni membangun dunia baru
tanpa penindasan.

Sejauh ini penelitian yang mengkaji
Marhaenisme hanya berbicara mengenai ajaran
Sukarno, hubungannya dengan Pancasila,
maupun penerapan dalam konteks politik.
Penelitian yang ditulis Bimo Rafi Widianto
menekankan Marhaenisme sebagai ideologi

pergerakan dan relevansinya
pembentukan gagasan Pancasila (Widianto dkk.
2022). Vhiasyah Raeinady dan Jagad Aditya

Dewantara membahas ajaran Marhaensme dan

dengan



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 76-89 | E-ISSN: 2443-0110

penerapannya di tengah pandemi Covid-19
(Raeinady dan Dewantara 2021). Febri Fajar
Pratama mengkaji Marhaenisme sebagai sebuah
konsep ideologi perjuangan dan relevansinya
dengan kondisi sosio-politik pasca reformasi
(Pratama dkk. 2022). Galang Geraldy meneliti
konsistensi ~ Partai ~Demokrasi  Indonesia
Perjuangan (PDIP) dalam menerapkan ajaran-
ajaran Marhaenisme (Geraldy 2019).

Bertolak dari diskursus kajian penelitian
yang telah ada

Marhaenisme yang menekankan

sebelumnya, pembahasan

dialektika
pemikiran Sukarno dengan Marxisme belum
pernah  diuraikan secara mendalam dan
komprehensif. Oleh sebab itu, penelitian ini
berfokus pada aspek dialektika tersebut sebagai
bentuk  pengembangan  kajian  penelitian
mengenai pemikiran Marhaenisme. Pembahasan
terdiri atas beberapa sub-bab antara lain mengenai
sejarah kelahiran Marhaenisme, Proletar dan
Marhaen sebagai subjek revolusi, dan konsep
Sosio-Nasionalisme dan Sosio-Demokrasi sebagai

jalan menuju sosialisme Indonesia.
Metode

Penelitian ini didasarkan pada kaidah-kaidah
metode sejarah. Metode sejarah adalah proses
pengujian dan analisis atas rekaman peninggalan
masa lampau (Gottschalk 1983, 32). Metode
sejarah meliputi beberapa tahap: heuristik, kritik,
interpretasi, dan historiografi. Tahap heuristik
adalah proses pengumpulan sumber sejarah yang
terdiri atas sumber primer dan sekunder. Sumber
primer yang membahas mengenai pemikiran
Marhaenisme antara lain Dibawah Bendera
Revolusi Djilid I, Dibawah Bendera Revolusi
Djilid II, Indonesia Menggugat, Njalakan Terus
Api Marhaenisme!, Tjamkan Pantja Sila: Pantja
Sila Dasar Falsafah Negara, Penjambung Lidah
Rakjat dan beberapa artikel yang dimuat dalam
majalah Fikiran Rajat. Selain itu, penelitian ini
juga menggunakan sumber primer mengenai
Marxisme seperti Manifesto of the Communist
Party dan  The
menjelaskan dialektika pemikiran Sukarno dengan

German Ideology untuk

Marxisme. Sumber-sumber tersebut digolongkan
sebagai sumber primer karena berasal dari pelaku
dan saksi sejarah, bertolak belakang dengan

78

sumber sekunder yang bukan berasal dari pelaku
dan saksi sejarah langsung. Sumber sekunder juga
digunakan untuk menambah keterangan yang
belum ada pada sumber primer. Sumber sekunder
yang digunakan adalah artikel dan buku yang
relevan dengan kajian Marhaenisme.

Tahap kritik sumber terbagi menjadi dua:
kritik ekstern dan kritik intern. Kritik ekstern
menguji otentisitas atau keaslian sumber. Kritik
intern menguji kredibilitas atau keabsahan sumber
yang digunakan. Kritik ekstern berfokus pada
aspek fisik sumber, sementara kritik intern
berfokus pada aspek isi atau substansi dari sumber.

Tahap
penafsiran setelah melalui dua tahapan kritik

interpretasi merupakan proses

sumber. Proses penafsiran dilakukan dengan

menganalisis keterkaitan fakta-fakta sejarah
berserta keterkaitan variabel Marhaenisme
Sukarno dengan Marxisme. Proses analisis

dibantu dengan teori materialisme historis. Pada
tahap historiografi, seluruh fakta yang telah
diinterpretasikan disajikan dalam bentuk tulisan
sejarah yang sesuai dengan kaidah ilmiah.

Kelahiran Marhaenisme: Dialektika Sukarno dan
Marxisme (1927-1933)

Konteks situasi politik reaksioner pergerakan
nasional yang menekan berbagai aktivitas politik
kaum Bumiputera mendorong inisiatif Sukarno
untuk menggagas suatu perlawanan berbasis
persatuan gerakan. Kemandulan gerakan politik
dan  Marxisme

Islamisme, Nasionalisme,

sebagaimana yang terjadi pada Boedi Oetomo,

Sarekat Islam, Indische Parti; PKI dan
Perhimpunan Indonesia dipicu oleh
sektarianisme kelompok ideologis masing-

masing. Setiap gerakan memiliki kepentingan dan

tujuan yang berbeda. Gerakan Islamis
menghendaki politik berbasis agama, gerakan
Marxis  menghendaki  peleburan  entitas
kebangsaan dan agama, gerakan nasionalis
menghendaki kemerdekaan suatu bangsa semata.

Sukarno melihat perlunya suatu teori

pada

persatuan ketiga kelompok ideologis tersebut.

perlawanan yang berorientasi aspek
Teori perlawanan yang didasarkan pada filsafat
sosialisme Indonesia hasil rekontekstualisasi
pemikiran Sukarno atas Marxisme. Marxisme



Fauzian Aulia Muslim et a/ (Marhaenisme sebagai Rekontekstualisasi Marxisme dalam Pemikiran Sukarno)

dipilih sebagai landasan ideologis karena mampu
mengartikulasikan corak produksi masyarakat
Indonesia yang khas. Dalam situasi seperti inilah,
Marhaenisme dicetuskan Sukarno.

Penemuan istilah Marhaen sendiri masih
menjadi polemik. Sebagai seorang ideolog,
Sukarno kerap mengartikulasikan gagasan rumit
dengan bahasa sederhana. Selain itu, kebiasaan
Sukarno menggunakan akronim dalam kampanye
dan propaganda politik melahirkan dugaan
bahwa Marhaen merupakan sebuah akronim dari
Marx, Hegel, dan Engels (Kuswono 2016, 124).
Dugaan ini bertolak dari keyakinan bahwa
yang
mendasarkan diri pada teori dialektika Hegel dan

Sukarno merupakan seorang Marxis
pengembangan dialektika materialisme ala Marx
dan Engels.

istilah Marhaen baru
pidato

pembelaannya yang monumental “Indonesia

Secara historis,

dipopulerkan Sukarno dalam
Menggugat’ di pengadilan kolonial Belanda
tahun 1930. Popularitas istilah Marhaen pada
bukan bahwa
Marhaenisme baru dicetuskan pada tahun 1930.
dapat
puncak kegagalan

pledoi itu menunjukkan

Asal-usul  pemikiran  Marhaenisme

ditelusuri jejaknya dari
pergerakan nasional pada tahun 1926-1927 yang
berujung pada pengasingan politik ke Boven
Digoel. Benih-benih pemikiran Marhaenisme
mulai terlihat dengan adanya konsepsi persatuan
yang diabstraksi Sukarno dalam tulisan yang
berjudul Nasionalisme, Islamisme, dan Marxisme
pada tahun 1926. Upaya merealisasikan ide-ide
persatuan ideologis dalam tataran praksis juga
berhasil diwujudkan dengan didirikannya Partai
Nasional Indonesia (PNI) tahun 1927. Pada titik
ini, Sukarno menjalankan  prinsip-prinsip
Marhaenistis dalam sebuah pergerakan politik.
Walaupun istilah Marhaen belum populer pada
periode PNI 1927, tetapi tidak dapat disangkal
jejak-jejak genealogis pemikiran Marhaenisme
Sukarno telah mengendap sejak lama termasuk
dalam aktivitas politik PNI.

Sukarno mengisahkan pertemuan dengan
Marhaen pertama kali dalam kuliah umum
Shaping and Reshaping Indonesia di Bandung
pada 3 Juli 1957 (Kasenda 2017, 40). Ketika
berusia 20 tahun, ia bertemu dengan Marhaen di

Bandung Selatan. Berdasar kisah ini artinya

79

pertemuan tersebut terjadi pada tahun 1921.
Marhaen digambarkan sebagai sosok petani yang
memiliki sebidang tanah dan alat-alat produksi
akan

sendiri, tetapi

Sukarno yang dihinggapi rasa

masih  hidup dalam
kemiskinan.
penasaran terus bertanya mengenai kepemilikan
tanah, cangkul, dan alat produksi lain kepada
Marhaen.

Sang petani mengakui bahwa alat-alat

produksi itu miliknya pribadi. Semua pekerjaan
dilakukan dengan tenaga dan usaha sendiri.
Meskipun Marhaen merupakan majikan atas
dirinya sendiri, akan tetapi hasil yang diperoleh
hanya cukup untuk menghidupi diri sendiri dan
keluarga semata. Ia hidup dalam kesusahan
walaupun memiliki rumah, sebidang tanah, dan
alat-alat produksi pribadi.
Marhaen merupakan orang yang memiliki alat-
alat sedikit, orang kecil dengan milik kecil, dengan
alat-alat kecil, dan hanya sekedar cukup untuk
menghidupi dirinya sendiri (Adams 1966, 84).
Sukarno berkesimpulan bahwa mayoritas bangsa
Indonesia yang melarat justru bukan bekerja
untuk orang lain dan bukan pula orang lain yang
bekerja untuknya. Hal ini menunjukkan tidak ada
penghisapan tenaga kerja manusia atas manusia
lainnya. Bertolak belakang dengan kaum proletar
yang terpaksa menjual tenaganya untuk bekerja
dibawah perintah oranglain yang memungkinkan
penghisapan antar sesama manusia. Meskipun
begitu, hal yang tidak dapat dipungkiri bahwa
Marhaen dan proletar memiliki kesamaan nasib
yaitu dimiskinkan secara struktural. Berangkat
dari realitas tersebut, Sukarno terinspirasi
menamakan seluruh kaum tertindas dan marjinal
Indonesia dengan istilah Marhaen.

Terlepas dari segala polemik mengenai
keberadaan figur historis yang bernama Marhaen,
dialog Sukarno dan sang petani dapat dianalisis
politik  untuk

sebagai  suatu

memberikan justifikasi bahwa ideologi baru

legitimasi

ciptaan Sukarno berpihak kepada kaum marjinal

di Indonesia. Narasi simbolik kemunculan
Marhaenisme dibutuhkan agar ideologi ini
memiliki keterkaitan historis dan emosional
dengan golongan terpinggirkan. Narasi ini
mampu menggerakkan kaum tertindas untuk
melawan status quo dengan panduan teoritik.

Sukarno menghendaki kesatuan teori dan praksis



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 76-89 | E-ISSN: 2443-0110

selalu diletakkan dalam
konteks relasi produksi masyarakat Indonesia.

dimana keduanya

Konteks simbolisasi seorang petani miskin
bernama Marhaen bertolak dari suatu analisis
kelas sosial. Sukarno berupaya mengidentifikasi
lapisan kelas sosial terbawah berdasar corak
produksi sebagian besar masyarakat Indonesia
yang sangat bergantung pada sektor agraria.
Simbolisasi petani yang dilakukan Sukarno bukan
menunjukkan bahwa ia mengabaikan golongan
melarat lain diluar petani. Proletar bukanlah kelas
tertindas mayoritas di Indonesia karena proses
industrialisasi dan kapitalisme yang belum
matang. Hal inilah yang mendasari Sukarno
untuk tetap mengambil nama petani Marhaen
sebagai simbol ideologis mewakili seluruh
golongan marjinal. Alasan ini dapat dilacak dalam
tulisan Matahari Marhaenisme! yang termuat
dalam majalah Fikiran Rajat tahun 1932,

Sukarno  mengemukakan  bahwa  paham
proletarisme tidak mewadahi keseluruhan
golongan kaum tertindas, oleh sebab itu

diperlukan istilah baru yang menggambarkan
kelas sosial khas Indonesia yaitu Marhaen.
Marhaen mewadahi seluruh kaum melarat
Indonesia mulai dari kaum proletar maupun yang
bukan proletar (Sukarno 1932d, 2). Istilah
Marhaen dijadikan sebagai simbol kesengsaraan
seluruh kaum tertindas di Indonesia yang
meliputi buruh, nelayan, pedagang kecil, kusir
kecil dan kaum melarat lainnya. Marhaenisme
menjadi suatu tawaran persatuan kaum yang
lemah untuk melawan kaum penindas.

Persatuan itu bukan hanya diwujudkan
dalam konteks kelas sosial belaka, melainkan juga
persatuan  ideologis antara Nasionalisme,
Marxisme, dan Islamisme untuk melebur dalam
Marhaenisme. Sebagaimana termuat dalam
tulisan Nasionalisme, Islamisme, dan Marxisme
pada tahun 1926. Ia merumuskan penyatuan
eklektik yang relevan dari berbagai konsepsi dari
tiga ideologi itu. Gagasan ini bukanlah rumusan
sembarang konsep yang saling bertentangan satu
Meskipun terdapat

ideologis, Sukarno menganjurkan suatu tendensi

sama lain. persatuan
keberpihakan kepada kaum Marhaen yang lemah.
Itulah sebabnya Sukarno mengartikulasikan
Marhaenisme sebagai nasionalisme Indonesia

yang berpihak kepada kaum Marhaen (Sukarno

80

1932d, 2). Artikulasi ini ditujukkan agar tercipta
distingsi yang tegas antara Nasionalisme kaum
lemah yang bercorak sosialistik dan Nasionalisme
kaum elite yang borjuis. Kepentingan kaum
tertindas Marhaen berada di atas kepentingan
kaum yang
Sebagaimana ditekankan lebih jauh bahwa

elite cenderung  menindas.
Marhaenisme adalah Sosialisme Indonesia dalam
praktik (Adams 1966, 85). Dialektika antara
pemikiran Sukarno dan Marxisme menghasilkan
konsepsi sosialisme khas Indonesia yang nantinya
menjadi ideologi perjuangan rakyat jelata untuk
melawan  feodalisme,  kapitalisme, dan
imperialisme.

Marhaenisme terdiri atas berbagai elemen
penyatuan antara Nasionalisme, Marxisme, dan
Islamisme. Nasionalisme diidentifikasi sebagai
unsur yang efektif untuk mempersatukan rakyat
Indonesia dari berbagai latar belakang. Sementara
yang paling
fundamental karena pisau analisis kelas sosial

Marxisme merupakan unsur
"Materialisme Historis" yang diterapkan dalam
konteks masyarakat Indonesia mampu membaca
lapisan kelas sosial terbawah yang unik. Unsur
penguat yang

mencerminkan kultur religiositas masyarakat

Islamisme merupakan
Indonesia yang beragama Islam.

Filosofi Marhaenisme didasarkan pada
penyatuan
kekuatan

konsepsi,  nilai-nilai,
politik yang sedang
berkembang pada masa itu. Sukarno mampu

sekaligus
ideologis

menyerap dan mengejawantahkan semua unsur
yang tampak dan mengendap dalam masyarakat.
Namun demikian, hal yang tidak dapat disangkal
mengenai Marhaenisme adalah unsur Marxisme
yang paling
dibandingkan Nasionalisme dan Islamisme.

menempati  posisi signifikan

Sukarno berulang kali menegaskan bahwa
yang

diselenggarakan, dicocokan, dan dilaksanakan di
Indonesia. Dalam bahasa Belanda, Sukarno

Marhaenisme merupakan Marxisme

mengartikulasikannya dengan "Marhaenisme is
het in indonesié toegepaste Marxisme'
(Departemen Penerangan RI 1964, 149-50).
Sukarno tidak pernah menyembunyikan
aspek Marxisme yang dominan dalam corak
pemikiran Marhaenisme. Ia bahkan secara
eksplisit menyampaikan posisi penting Marxisme,
sebagaimana ditegaskan bahwa Marhaenisme



Fauzian Aulia Muslim et a/ (Marhaenisme sebagai Rekontekstualisasi Marxisme dalam Pemikiran Sukarno)

tidak akan dapat dipahami tanpa terlebih dahulu
memahami dua hal: pertama, pengetahuan
mengenai situasi dan kondisi Indonesia. Kedua,
pengetahuan mengenai Marxisme (DPP PNI
1964, 40). Unsur Nasionalisme dan Islamisme
tidak lain merupakan faktor sekunder yang
berfungsi sebagai perekat persatuan masyarakat
Indonesia.

Jika

diidentikkan dengan unsur Nasionalisme secara

Marhaenisme  seolah  terkesan
dominan, hal itu tidak lain karena Nasionalisme
meleburkan berbagai kepentingan eksklusif dan
sektarian yang mewujud dalam konsep persatuan
nasional. Namun secara nyata, Sukarno memilah
persatuan nasional itu dengan kriteria sosialistik.
Meskipun konsepsi filosofis persatuan Sukarno
sudah terbentuk dari corak pemikiran sinkretis
Jawa dan eklektisisme Tjokroaminoto. Namun,
dalam perjalanannya Sukarno menemukan
konsep persatuan yang efektif dan politis dalam
Nasionalisme.

Marhaenisme terbuka terhadap unsur-
unsur ideologis yang berkembang di Indonesia.
Sebagaimana unsur Nasionalisme yang dijadikan
perekat persatuan elemen kebangsaan, Islamisme
dijadikan perekat persatuan elemen keagamaan.
Namun, hanya Marxisme yang dijadikan basis
filsafat dalam fondasi ideologi Marhaenisme.
Persoalannya dalam  konteks  masyarakat
Indonesia, Marxisme cenderung mendapatkan
stigma negatif karena asas materialisme yang
secara tidak langsung berasosiasi dengan filsafat
ateisme. Disinilah peran Sukarno meletakkan
setiap unsur pemikiran dalam bangunan ideologis
yang sesuai dengan karakter bangsa sehingga
ateisme tertolak dalam Marhaenisme. Islamisme
merupakan unsur teologis yang menjadi pembeda
antara Marhaenisme dan Marxisme. Sukarno
tidak punya tendensi meletakkan dialektika
materialisme pada realitas dan alam. Sukarno
menerapkan dialektika materialisme dalam
konteks perkembangan masyarakat dan sejarah
teori  materialisme  historis
Disinilah
Marxisme pada Marhaenisme. Meniru seruan

sebagaimana
Marxisme. letak fundamentalnya
Marx terhadap persatuan kaum buruh, Sukarno
menyerukan  “Kaoem Marhaen Seloeroeh
Indonesia Bersatoelah” (Sukarno 1932c, 16).

81

Pada periode PNI 1927, Marhaenisme
merupakan paham politik yang bersifat laten.
Meskipun begitu, term Marhaen sebagai suatu
subjek politik mulai terbentuk dalam periode ini.
Dalam artikel berjudul Kakkerlakken yang dimuat
surat kabar Zutpensche Courant pada 23
Oktober 1929, Marhaen diidentifikasi sebagai
subjek gerakan rakyat “volks-beweging". Marhaen
merujuk pada golongan rakyat kecil dimana kaum
priyayi tidak termasuk ke dalamnya ( Zutpensche
Courant1929). Dalam surat kabar tersebut sudah
tergambar jelas corak sosialistik Marhaen sebagai
golongan rakyat rendah yang dipisahkan dari
Namun demikian,

golongan elite

Sukarno baru mempopulerkan Marhaen sebagai

ningrat.

suatu kelas sosial khas Indonesia dalam pledoi
Indonesia Menggugat tahun 1930. Sukarno
menempatkan pengertian Marhaen dan Kromo
sebagai
penderitaan. Disitulah Sukarno menganggap

orang kecil yang hidup dalam
kaum Kromo dan kaum Marhaen merupakan
bagian terbesar dalam susunan pergaulan hidup
masyarakat Indonesia (Sukarno 1951, 131).

Pasca pledoi tersebut, PNI dikenal sebagai
penganut ideologi Marhaenisme. Dalam surat
kabar Het Nieuws Van  Den Dag voor
Nederlandsch-Indié, PNI diakui sebagai gerakan
politik demokratis yang berorientasi pada
pembebasan rakyat Indonesia. Pembebasan yang
dimaksud bukanlah pembebasan kaum tuan
tanah dan kapitalis, melainkan pembebasan kaum
tani dan buruh dari golongan Kromo dan
Marhaen (Het Nieuws Van Den Dag voor
Nederlandsch-Indié 1931).

Setelah PNI dibubarkan, Sukarno kerap
mempropagandakan Marhaenisme dalam sebuah
tulisan di majalah Fikiran Rajat tahun 1932-
1933. Pada
menggaungkan Marhaenisme sebagai ideologi

majalah  tersebut, Sukarno
pembebasan dalam sebuah wadah partai politik
pecahan PNI yang bernama Partai Indonesia
(Partindo). Partindo merupakan partai politik
pertama yang secara eksplisit menguraikan visi
politik Maehaenisme secara komprehensif.

Pada tahun 1933, rumusan Sembilan Tesis
Marhaenisme  diputuskan dalam  Kongres
Partindo yang diselenggarakan di Kota Mataram.
Kesembilan tesis itu antara lain sebagai berikut:
adalah  Sosio-

Pertama, Marhaenisme



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 76-89 | E-ISSN: 2443-0110

Kedua,
Marhaen adalah kaum proletar, kaum tani

Nasionalisme dan Sosio-Demokrasi.

melarat, dan seluruh kaum melarat Indonesia
lainnya. Ketiga, Partindo menggunakan istilah
Marhaen, alih-alih proletar. Istilah proletar sudah
termuat di dalam istilah Marhaen, sementara
istilah proletar berarti kaum tani dan kaum
melarat lain tidak termuat di dalamnya. Keempat,
Partindo bahwa di
perjuangan, seluruh kaum melarat Indonesia

berkeyakinan dalam
harus menjadi elemen-elemennya, maka Partindo
menggunakan istilah Marhaen itu. Kelima, di
perjuangan  Marhaen, Partindo
berkeyakinan bahwa kaum proletar mengambil

dalam

bagian besar dalam perjuangan itu. Keenam,
Marhaenisme adalah azas yang menghendaki
yang
Ketujuh,
perjuangan
susunan

susunan  masyarakat dan  negeri

menyelamatkan kaum  Marhaen.

Marhaenisme merupakan cara

revolusioner untuk mewujudkan

masyarakat dan negeri yang demikian itu.

Kedelapan, Marhaenisme merupakan cara
perjuangan dan azas yang menghendaki
terhapusnya kapitalisme dan imperialisme.
Kesembilan, Marhaenis yaitu setiap orang
Indonesia yang menjalankan Marhaenisme

(Sukarno 1965a,253).
Marhaen dan Proletar: Subjek Politik
Revolusioner (Analisis Materialisme Historis)
Rumusan Marhaen sebagai subjek politik
Indonesia tidak dapat dipisahkan dari bagaimana
mengadaptasi Marx
mengidentifikasi Proletariat sebagai agen politik

Sukarno cara

pembebasan. Proletariat merupakan kelas pekerja
oleh

antagonisme kelas. Marx menjelaskan sejarah

modern yang terkondisikan sejarah
antagonisme kelas sebagai pertentangan antara
kaum penindas dan tertindas yang terjadi
sepanjang zaman: majikan dan budak, patricia
dan plebeia, serta tuan tanah dan budak tani.
Pertentangan majikan dan budak merupakan
karakteristik

pertentangan antara patricia (bangsawan) dan

masyarakat perbudakan,
plebeia (rakyat jelata) pada masyarakat Romawi
Kuno, serta pertentangan antara tuan tanah dan
budak tani yang terjadi dalam masyarakat Abad
Pertengahan (Marx and Engels 1910, 12).

82

Pergeseran tertindas  dalam

subjek
antagonisme kelas selalu terjadi mengikuti
perubahan  kondisi  material = masyarakat.
Meskipun begitu, pelapisan kelas sosial pada
masyarakat perbudakan dan feodal bersifat
kompleks dan bervariasi sehingga tidak dapat
dipertajam menjadi pertentangan dua kelas
semata. Marx menyatakan bahwa masyarakat
borjuasi modern yang lahir dari reruntuhan
masyarakat feodal justru menciptakan suatu
bentuk dan kondisi penindasan baru. Karakter
terlihat

menajamkan

masyarakat borjuasi dari

kecenderungannya untuk
pertentangan kelas. Sedikit berbeda dengan corak
masyarakat perbudakan primitif dan feodal yang
memiliki susunan pelapisan kelas sosial yang
variatif. Sebagai contoh, adanya level gradasi
pelapisan sosial pada masyarakat Romawi kuno
dan Abad Pertengahan. Romawi kuno terdiri atas
patricia, ksatria, plebeia, dan budak. Abad
Pertengahan terdiri atas tuan tanah feodal, vassal,
guild-masters (majikan serikat), journeymen
(pekerja harian), pekerja magang, dan budak.
Tentunya bertolak belakang dengan karakter
yang
keterpecahan tajam antar dua kelas: borjuasi dan
proletariat (Marx and Engels 1910, 13). Marx
menganggap proletariatlah yang akan menjadi

masyarakat ~ modern menyisakan

kelas terdepan untuk menumbangkan masyarakat
borjuasi menuju sosialisme.

Konsepsi  Proletariat sebagai  subjek
revolusi menginspirasi Sukarno untuk
mengidentifikasi dan menganalisis  subjek

revolusi dalam konteks Indonesia. Sebagaimana
telah dijelaskan sebelumnya, identifikasi dan
analisis tersebut kemudian terartikulasi pada
seluruh golongan kaum lemah “Marhaen”.
Sukarno meminjam pisau analisis Marxisme
“Materialisme  Historis”. Berdasar analisis
materialisme historis, perubahan sejarah tidak
ditentukan oleh kesadaran manusia, melainkan
ditentukan oleh kondisi

Sebagaimana diungkapkan Marx dalam 7he

material manusia.

German Ideology “Life is not determined by
consciousness, but consciousness by life¢’ (Marx
and Engels 1947, 15).

Sukarno mengadopsi materialisme historis
untuk membedah struktur pelapisan kelas sosial
Indonesia berdasar cara produksi masyarakat.



Fauzian Aulia Muslim et a/ (Marhaenisme sebagai Rekontekstualisasi Marxisme dalam Pemikiran Sukarno)

Pemahaman ini meyakini bahwa suatu cara

masyarakat mengorganisasi produksi
menentukan struktur masyarakat tertentu. Marx
menjelaskan secara sederhana “penggilingan
dengan tangan menghasilkan struktur masyarakat
feodal, sementara penggilingan dengan mesin uap
menghasilkan struktur masyarakat kapitalis”
(Magnis-Suseno 2018, 145).

Pada awal Abad ke-20, kondisi material
masyarakat Indonesia berada dalam tegangan

antara pranata masyarakat lama dan pranata

masyarakat baru yaitu dialektika antara
feodalisme dan kapitalisme industrial. Sukarno
mengakui  bahwa  kapitalisme  indonesia

merupakan suatu bentuk kapitalisme yang
tumbuh dalam tatanan feodal. Perwujudannya
yaitu kapitalisme yang berbasis pada industri
pertanian. Ia menjelaskan bahwa industri yang
berkembang di Indonesia tujuh puluh lima persen
merupakan  perusahaan  perkebunan atau
“onderneming’ seperti onderneming gula, teh,
kina, karet, tembakau, dan hasil pertanian lainnya
(Sukarno 196Sa, 256). Berangkat dari kondisi
material tersebut, Sukarno menyimpulkan bahwa
sebagian besar rakyat tertindas Bumiputera
adalah kaum tani karena masih menggantungkan

faktor pada hasil

Sebagaimana dipertegas dalam pidato Vivere

produksi perkebunan.
Pericoloso, kaum tani Indonesia mengalami
eksploitasi ganda dari feodalisme dan kapitalisme
(Sukarno 1965b, 382). Meskipun begitu,
tegangan antara feodalisme dan kapitalisme
bukan hanya menghasilkan satu golongan kelas
yang tertindas saja. Melainkan juga berbagai
variasi lapisan kelas sosial rendahan seperti
petani, buruh, nelayan, pedagang miskin, kusir
kecil, dan kaum melarat lain.

Berdasar analisis materialisme historis,
pengembangan alat-alat dan sarana produksi
menuntut adanya peralihan corak produksi
berbasis pertanian ke produksi berbasis industri
manufaktur modern. Perubahan corak produksi
inilah yang kemudian memicu pergeseran relasi

produksi atau hubungan hak milik pada
masyarakat  lama.  Sukarno  menganggap
perkembangan corak produksi masyarakat

Indonesia belum sampai pada tahapan “Zuivere
Industrie” atau industri murni sebagaimana yang
terjadi dalam masyarakat borjuasi Eropa, oleh

83

sebab itu rumusan kelas Marhaen sejatinya belum
menggeser relasi produksi masyarakat lama
seratus persen. Golongan masyarakat lemah
bukan hanya yang tidak memiliki sarana produksi,
melainkan juga kaum pemilik alat produksi kecil-
kecilan. Hal inilah yang dimanfaatkan Sukarno
untuk menyatukan seluruh golongan tertindas
dalam satu wadah kelas Marhaen. Tujuannya
adalah mengakomodasi seluruh kepentingan
kelompok marjinal kaum Bumiputera untuk
menghadapi penindasan feodalisme, kapitalisme,
dan imperialisme.

Meskipun Indonesia masih dalam tataran
corak produksi feodalisme, Sukarno tidak pernah
posisi  strategis  kelas
proletariat sebagai kelas pekerja modern yang

mengesampingkan

paling maju dan memahami zaman. Pada poin

kelima dalam sembilan tesis Marhaenisme
ditekankan bahwa kelas proletariat mengambil
bagian yang paling besar dalam perjuangan
Marhaen (Sukarno 1965a,253). Hal menarik dari
poin tersebut, Sukarno menekankan keunggulan
posisi proletar dari pada petani sebagai pelopor
revolusi kaum Marhaen. Padahal kaum petani
mencakup mayoritas susunan kelas Marhaen,
berbanding terbalik dengan kaum proletar yang
hanya menjadi golongan minoritas di dalamnya.
Penekanan proletar sebagai pelopor
revolusi Marhaenis tidak dapat dipisahkan dari
keniscayaan perkembangan masyarakat
Indonesia itu sendiri. Sukarno memahami bahwa
industrialisasi kapitalisme adalah suatu hal yang
pasti terjadi di Indonesia. Satu-satunya kelas yang
dapat diandalkan dalam menghadapi keniscayaan
itu adalah proletariat. Sukarno menjelaskan
bahwa kelas proletar lahir dari rahim kapitalisme
dan imperialisme. Kedudukan proletar sebagai
kelas yang langsung

kapitalisme memungkinkan mereka mengerti

tereksploitasi sistem
rasionalitas dan irasionalitas sistem tersebut.
Mereka mengenali mesin, listrik, pabrik, cara
segala bentuk
kemajuan modernisme Abad ke-20 (Sukarno

produksi kapitalisme, serta
1965a, 255). Sementara kaum petani cenderung
dianggap sebagai kaum terbelakang, kuno, dan
kolot. Sukarno menjelaskan bahwa cara produksi
mereka tidak berubah sejak masa Medang
Kamulan hingga Majapahit. Mereka punya cara
hidup, cara hasil,

menanam, pertukaran



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 76-89 | E-ISSN: 2443-0110

pembagian tanah dan pengaturan sosial-ekonomi
lain yang sangat kuno. Mereka juga terjerembab
ke dalam ideologi feodalisme. Contohnya:
pengkultusan ~ terhadap ~ kaum  ningrat
"ningratisme" dan kepercayaan akan datangnya
messiahJawa “ Ratu Adil’ atau “ Heru Cokro” yang
dianggap akan membawa pembebasan bagi rakyat
Jawa (Sukarno 1965a, 254-55).

Sukarno menguraikan perbedaan
karakteristik antara kaum proletar dan kaum tani
untuk menegaskan bahwa proletar merupakan
kelas yang paling konkret, rasional, dan selaras
dengan kemajuan zaman. Perlawanan atas
kapitalisme dan imperialisme akan ditentukan
oleh kedudukan strategis proletar. Mereka
menggenggam hidup dan mati sistem kapitalisme

karena posisi proletar dalam proses produksi.

Sosio-Nasionalisme dan
Tahapan Menuju Masyarakat Sosialis Indonesia
Konsepsi ~ Sosio-Nasionalisme dan  Sosio-
Demokrasi menempati posisi sentral dalam
Marhaenisme ajaran Sukarno. Sebagaimana
diketahui kedua konsep ini berada pada poin
pertama dalam rumusan Sembilan tesis
Marhaenisme tahun 1933. Formulasi dari kedua
konsep ini juga tidak terlepas dari pengaruh kuat
anasir Marxisme.

Rumusan Sosio-Nasionalisme dan Sosio-
Demokrasi setidaknya dapat dilacak dari dua
tulisan Sukarno yang dimuat Fikiran Rajat yaitu
“Demokrasi Politik dan Demokrasi Ekonomi’
“Demokrasi-Politik  dan

Ekonomi II: Socio-Nasionalisme dan Socio-

dan Demokrasi-
Demokrasi”. Dalam tulisan ini terlihat bagaimana
kemampuan Sukarno menuangkan gagasan
Marxisme di Indonesia.

Dalam Demokrasi Politik dan Demokrasi
Ekonomi tanggal 28 Oktober 1932, Sukarno
mengajak kaum Marhaen untuk tidak terjebak
pada perjuangan dangkal yang mencita-citakan
belaka.
antipatinya terhadap penerapan demokrasi di
yang
kepentingan elite borjuis. Hal ini bukan tanpa

demokrasi Sukarno  menunjukkan

Eropa cenderung berpihak kepada
alasan, kemunculan demokrasi modern yang
bermula dari Revolusi Prancis memang syarat
dengan kepentingan kelas pemodal borjuis. Pada

Sosio-Demokrasi:

84

awalnya Revolusi seolah terkesan sebagai
pertarungan antara kekuasaan aristokrat-feodal
dengan kekuatan rakyat jelata. Namun,
kesudahan dari revolusi justru kelas menengah
atas, pengusaha, dan pemodal yang mengambil
alih kekuasaan para tuan tanah feodal dan
bangsawan. Rakyat jelata yang tidak memiliki
kesadaran “bewust’ hanya dimobilisasi sebagai
alat dari kepentingan kelas borjuis (Sukarno
1932a, 2-3). Pemerintahan demokrasi modern
berhasil menggeser kekuasaan autokrasi-feodal
dengan mengatasnamakan pemerintahan rakyat.

Demokrasi jenis ini menawarkan hal baru

yang tidak diperoleh pada

autokrasi sebelumnya yaitu hak perwakilan atau

pemerintahan

utusan rakyat di dalam lembaga parlemen. Rakyat
jelata ditawarkan ilusi kemerdekaan politik dalam
parlemen, padahal sejatinya rakyat dari golongan
kelas pekerja mengalami kesengsaraan yang
menyiksa dalam negara demokrasi. Pemerintahan
demokrasi modern menunjukkan keberpihakan
palsu atas rakyat jelata. Negara demokrasi selalu
ditopang oleh kapitalis, sebagaimana negara
autokrasi ditopang oleh bangsawan.

Sukarno mengecam konsep demokrasi
yang nyata
diperjuangkan oleh kaum aktivis pergerakan.

semacam ini secara

banyak

Demokrasi borjuis yang mengatasnamakan
rakyat merupakan antitesis dari demokrasi
kerakyatan yang sesungguhnya. Disinilah kaum
proletar seolah terbutakan oleh ilusi sebagai
subjek politik yang merdeka untuk memilih
utusan di parlemen, padahal di sisi lain mereka
menjadi budak pemilik modal dalam setiap pabrik
yang suatu saat mungkin saja mengusir dan
memecat mereka kapanpun. Sebagaimana
diungkapkan Jean Jaures, kaum borjuasi hanya
berhasil menegakkan keadilan politik, bukan
keadilan 1932a, 3).

Demokrasi kaum borjuasi tidak lain hanyalah

ekonomi  (Sukarno
demokrasi politik semata yaitu demokrasi yang
hanya berorientasi pada kesetaraan politik tanpa
berupaya mewujudkan kesetaraan ekonomi. Oleh
sebab itu di akhir tulisan tersebut, Sukarno
yang
diungkapkan

menawarkan  demokrasi  kerakyatan

sesungguhnya
“Demokrasi bagi Marhaen Indonesia adalah

sebagaimana

demokrasi politik dan demokrasi ekonomir”
(Sukarno 1932a, 3).



Fauzian Aulia Muslim et a/ (Marhaenisme sebagai Rekontekstualisasi Marxisme dalam Pemikiran Sukarno)

Penjelasan  eksplisit Sosio-

konsep

Nasionalisme dan  Sosio-Demokrasi  baru
tertuang dalam tulisan berjudul Demokrasi-
Politik dan Demokrasi-Ekonomi II:  Socio-
Nasionalisme dan Socio-Demokrasiyang dimuat
Fikiran RajatNo. 19. Sukarno mengartikulasikan
konsep Sosio-Nasionalisme sebagai antitesis dari
Nasionalisme borjuis. Nasionalisme borjuis
merupakan suatu bentuk Nasionalisme yang
tidak memiliki kesadaran revolusioner untuk
mengubah tatanan sosial yang menindas.
Nasionalisme ini diikuti oleh kaum nasionalis
yang cenderung berkiblat pada negara-negara
kapitalis Amerika dan Inggris.

Berbanding terbalik dengan rumusan
Sukarno, Sosio-Nasionalisme memiliki kesadaran
revolusioner yang tidak terbatas pada kesadaran
Burgelijk Revolutionair (borjuis revolusioner)
yang hanya bertujuan mencapai kemerdekaan
politik tanpa mewujudkan perbaikan masyarakat
(Sukarno 1932b, 2). Sukarno

itu sendiri

memberikan  distingsi  antara  kesadaran
revolusioner  nasionalis  borjuis  “Burgelijk
Revolutionair”  dengan  kesadaran  Social
Revolutionair dan Marhaenistisch Revolutionair.
Kesadaran revolusioner nasionalis borjuis

cenderung menolak kesetaraan sosial ekonomi,

sementara social revolutionair dan
marhaenistisch  revolutionair berpijak pada
konsepsi Marxisme yang berorientasi nilai
kesetaraan.

Sosio-Nasionalisme merupakan senjata
ideologis kaum Marhaen untuk menciptakan
masyarakat yang adil tanpa ketertindasan, bukan
hanya sekedar mencapai kemerdekaan suatu
bangsa sebagaimana yang diiimpikan kaum
nasionalis borjuis. Kemerdekaan suatu bangsa
tidak menjamin hilangnya kemiskinan struktural.
Oleh sebab itu, kemerdekaan tidak lain hanya
dianggap sebagai suatu prakondisi terwujudnya
masyarakat sosialis Indonesia (Sukarno 1947,
266). Konsepsi kemerdekaan sebagai jembatan
emas bermula pada titik ini.

Sukarno menekankan gagasan Sosio-
sebagai yang
berangkat dari realitas konkret dan bergerak
bukan

kontemplatif yang mengawang-ngawang dalam
dunia ide (Sukarno 196S5a, 174). Titik pijak

Nasionalisme Nasionalisme

dalam  masyarakat, nasionalisme

85

Sukarno dalam menyelesaikan masalah politik
adalah

Indonesia yang penuh dengan penindasan.

dan ekonomi realitas masyarakat

Penindasan tersebut telah berjalan sejak lama
ketika

legitimasi kekuasaan kolonial Belanda hingga

bangsawan feodal turut menopang
kapitalisme-imperialisme yang tidak berhenti
mengeruk kekayaan negeri. Gagasan Sosio-
Nasionalisme diproyeksi untuk menjawab
masalah tersebut. Namun, Sosio-Nasionalisme
tidak dapat diaktualisasikan secara terpisah dari
Sosio-Demokrasi.

Sosio-Demokrasi sangat tegas menolak
tendensi politik borjuisme sebagaimana Sosio-
Nasionalisme. Sosio-Demokrasi berpihak kepada
kepentingan rakyat banyak, bukan kepentingan
sedikit golongan elitis (Pratama dkk. 2022).
Sukarno menyampaikan bahwa Sosio-Demokrasi
bukan jenis demokrasi ala Revolusi Prancis,
Amerika, Inggris, Belanda, Jerman dan lainnya
(Sukarno 1932b, 3). Demokrasi semacam itu
hanya mengutamakan distribusi hak politik, akan
tetapi meminggirkan hak ekonomi rakyat karena
hak itu seolah eksklusif hanya terdistribusi pada
sejumlah golongan elite borjuis.

Dalam tulisan Indonesia
Merdeka, bahwa

demokrasi Barat hanyalah alat kapitalisme. Ia

Mencapai
Sukarno  mengutarakan
mengartikulasikan demokrasi sebagai dictatuur
van het kapitalisme “kediktatoran kapitalisme”
(Sukarno 1965a, 320). Dalam skema demokrasi
Barat,
melanggengkan kepentingan borjuis (Widianto
dkk. 2022). Oleh sebab itu, Sukarno mengecam
kaum Marhaen yang menjadikan demokrasi Barat

rakyat  hanya  diperalat  untuk

sebagai suatu tujuan perjuangan. Demokrasi ideal
bagi Sukarno adalah demokrasi kerakyatan,
bukan demokrasi borjuis. Demokrasi kerakyatan
bertujuan mencapai masyarakat sosialisme.
Sukarno menyeru kaum Marhaen untuk tidak
berpuas diri mencapai kemerdekaan politik saja
karena kemerdekaan merupakan suatu jembatan
emas. Di seberang jembatan emas, masyarakat
Indonesia harus diatur berdasar demokrasi politik
dan demokrasi ekonomi untuk menciptakan
suatu masyarakat yang bebas dari kapitalisme dan
imperialisme. Rakyat akan mengurus segala aspek
kehidupan berdasar

mekanisme demokrasi

politik dan demokrasi ekonomi mulai dari politik,



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 76-89 | E-ISSN: 2443-0110

diplomasi, pendidikan, kesenian, kebudayaan,
pekerjaan, hingga ekonomi (Sukarno 1965a,
320-21). Aspek ekonomi menjadi faktor
fundamental dari semua aspek.

Sukarno menghendaki penguasaan negara
atas perusahaan-perusahaan besar. Negara juga
harus dikelola oleh rakyat sendiri, bukan negara
kapitalis-borjuis maupun negara autokrasi-feodal.
Pengelolaan harus

perusahaan negara

memberikan kesejahteraan kepada seluruh
rakyat. Rakyat akan menerima hasil pembagian
keuntungan dari pengelolaan perusahaan,
pembagian tersebut akan dilaksanakan di bawah
pengawasan rakyat. Sukarno mengecam segala
bentuk pengelolaan perusahaan yang dilakukan
secara kapitalistik dimana hasil keuntungan hanya
dibagikan kepada segelintir borjuis semata.

Inilah manifestasi Sosio-Nasionalisme dan
Sosio-Demokrasi dalam pengelolaan urusan
publik yang didasarkan pada kepentingan rakyat
jelata. Sosio-Nasionalisme dan Sosio-Demokrasi
merupakan konsepsi politik yang lahir dari
pergumulan Sukarno atas Marxisme. Tidak
mengherankan jika kedua konsep itu dianggap
sebagai hasil tiruan dari gagasan dua tahap
revolusi ala Marxisme; pertama, revolusi
demokratis; kedua, revolusi sosialis. Walaupun
gagasan dua tahap revolusi lebih dikenal sebagai
teori Marxisme-Leninisme (Komunisme), tetapi
sejatinya akar teoritis gagasan tersebut bersumber
dari Marx dan Engels.

Dalam tulisan Manifesto of the Communist
Party;, Marx dan Engels menjelaskan tahapan
pertama revolusi yaitu menaikkan posisi kaum
kelas penguasa

memenangkan perjuangan demokrasi. Sementara

proletariat menjadi untuk
tahapan kedua yaitu ketika proletariat sebagai
kelas penguasa mengambil alih kapital dari kaum
borjuis dan memusatkan seluruh sarana produksi
ke tangan negara. Marx dan Engels juga
menegaskan langkah terakhir merupakan langkah
despotik  terhadap  penghapusan  hak-hak
kepemilikan dan kondisi produksi borjuis.
Langkah revolusioner itu tidak dapat dihindari
sebagai upaya untuk merombak tatanan sosial
lama (Marx and Engels 1910, 40-41). Tahapan
dimaksudkan  sebagai
demokratis yang bertujuan menghapuskan sisa-

pertama revolusi

sisa feodalisme dan menciptakan prakondisi bagi

86

tahapan revolusi berikutnya. Tahapan kedua
merupakan revolusi sosialis yang berupaya
menggeser tatanan produksi kapitalisme dengan
tatanan produksi sosialisme dimana sarana
produksi dikuasai proletariat secara kolektif.

Bukan rahasia umum jika Sukarno
mengadaptasi konsepsi dua tahap revolusi itu. Ia
menyatakan bahwa revolusi sosialis tidak

mungkin diwujudkan dengan “satu kali pukul”.
Sebagaimana konsepsi Marxisme, ia turut
menekankan langkah perjuangan nasional-
demokratis yang bertujuan untuk melenyapkan
sisa-sisa feodalisme dan imperialisme sebelum
masuk ke dalam tahapan perjuangan sosialisme
(Sukarno 1965b, 357).

Hal ini senada dengan rumusan Sosio-
dan Sosio-Demokrasi. Sosio-
dapat sebagai

tahapan pertama revolusi nasional-demokratis

Nasionalisme

Nasionalisme diterjemahkan

dimana kaum Marhaen berupaya untuk
mewujudkan  tatanan  masyarakat  tanpa
penjajahan  asing.  Sosio-Demokrasi  dapat

diartikulasikan sebagai revolusi sosialisme yang
berupaya menciptakan suatu tatanan sosial yang
bebas dari penindasan suatu kelas atas kelas
lainnya. Dalam kerangka Sosio-Nasionalisme,
kemerdekaan politik hanyalah jembatan emas
untuk melakukan revolusi sosial agar terlepas dari
sisa-sisa feodalisme dan imperialisme. Sosio-
Demokrasi adalah perwujudan masyarakat
sosialis Indonesia yang bebas dari belenggu
kapitalisme bangsa asing dan bangsa sendiri.
Dalam tulisan Kapitalisme Bangsa Sendiri?,
Sukarno membedakan dua jenis perjuangan:
perjuangan Kedua,
"Klassentrijd' atau perjuangan kelas. Disinilah

pertama, nasional.
bukti pemahaman Sukarno atas Marxisme
tidaklah sempit dan dangkal. Sukarno menyadari
perjuangan yang dibutuhkan rakyat Indonesia
saat itu bukanlah perjuangan kelas, melainkan
perjuangan nasional. Hal itu disebabkan karena
kondisi yang

cengkeraman kolonialisme dan imperialisme

Indonesia masih  dalam

asing. Perjuangan mencapai kemerdekaan
nasional tidak dapat dengan cara mengutamakan
perjuangan kelas. Sukarno menilai perjuangan
kelas baru dapat dilakukan setelah kondisi

kemerdekaan telah tercapai sebagaimana yang
terjadi di Eropa dan Amerika.



Fauzian Aulia Muslim et a/ (Marhaenisme sebagai Rekontekstualisasi Marxisme dalam Pemikiran Sukarno)

Dalam konteks kolonial yang terjadi adalah
pertentangan antar bangsa, sementara setelah
merdeka yang terjadi adalah pertentangan kelas
dalam suatu bangsa. Contohnya pertentangan
kelas antara kaum borjuis dan proletariat di
Amerika, Eropa, dan negeri-negeri lain yang telah
merdeka. Pertentangan ini sedikit berbeda
dengan kondisi Indonesia. Indonesia sebagai
negeri terjajah, kapitalisme mulai berkembang
dan masih dijalankan oleh bangsa asing.

Imperialisme dan kapitalisme asing
menjadi sumber malapetaka bagi kaum Marhaen.
Maka dari itu, Sukarno melihat bahwa perjuangan
nasional harus diutamakan terlebih dahulu di atas
perjuangan kelas (Sukarno 196S5a, 183).
Meskipun demikian, bukan berarti Sukarno
menganggap
kerakusan kapitalisme bangsa sendiri (Sukarno

rakyat tidak boleh melawan
1965a, 184). Sebaliknya, ia justru menyeru
peperangan atas kapitalisme bangsa sendiri
karena kapitalisme merupakan stelse/ yang
menindas apapun identitas kebangsaannya.

Hadi sebagai
ideologis Sukarno memiliki penafsiran serupa

Asmara seorang anak
atas Sosio-Nasionalisme dan Sosio-Demokrasi. Ia
memberikan penjelasan dalam tulisan Sembilan
Tesis Marhaenisme dan Pendjelasan Singkatnja.
Asmara Hadi menganalisis bahwa perjuangan
Marhaenisme harus melalui dua tahap yaitu
Sosio-Nasionalisme dan Sosio-Demokrasi. Ia
menganggap Sosio-Nasionalisme sebagai teori
perjuangan yang berlaku dalam masa penjajahan.
adalah
perjuangan yang dilakukan setelah penjajahan
berakhir (Hadi 1958, 4). Dua tahap merupakan
prasyarat untuk mewujudkan masyarakat yang

adil dan makmur.

Dalam masa kolonialisme, perjuangan

Sedangkan  Sosio-Demokrasi teori

revolusi cenderung dominan sebagai perjuangan
bangsa. Sementara dalam kapitalisme, perjuangan
revolusi mulai bergerak ke arah perjuangan kelas.
Dalam konteks kolonialisme, Asmara Hadi
menyatakan bahwa perjuangan kelas sejatinya
masih tersembunyi di bawah perjuangan bangsa
(Hadi 1958, 6). Hal ini menunjukkan dalam

perjuangan  nasional  terdapat  berbagai
kepentingan  kelas  laten  yang  saling
berkontradiksi.

87

Konsepsi  perjuangan nasional
Sukarno  sejatinya

kontekstualisasi dari konsepsi dua tahap revolusi

yang
diutamakan merupakan
kelas pekerja ala Marxisme. Seruan Sukarno
untuk memilih perjuangan nasional bukan
menunjukkan penolakan atas perjuangan kelas,
melainkan suatu tahapan dan prakondisi menuju
perjuangan kelas.

Dalam tataran praktik, Sukarno kerap
menyerukan persatuan dan perjuangan nasional
bagi kaum Nasionalis, Islamis, dan Marxis yang
ditujukan untuk menumbangkan kolonialisme
Belanda.
gagasan persatuan nasional setelah Indonesia

Sukarno bahkan mempertahankan

merdeka karena kapitalisme bangsa sendiri masih
bersifat laten.

Simpulan

Marhaenisme merupakan ideologi emansipatoris
yang lahir dari kekecewaan Sukarno atas
kegagalan gerakan politik pergerakan nasional
yang eksklusif dan
Sektarianisme dan eksklusivitas gerakan memicu

cenderung sektarian.

pertarungan ideologi antar sesama aktivis
perjuangan. Sukarno menawarkan suatu sintesis
politik persatuan di bawah satu ideologi yang
mewadahi seluruh kepentingan kaum terjajah.

wadah

persatuan gerakan nasionalis, islamis, dan marxis.

Marhaenisme  diproyeksi  menjadi

Kemunculan Marhaenisme juga tidak
dapat dilepaskan dari realitas Indonesia yang
dibelenggu penindasan feodalisme, kolonialisme,
kapitalisme, dan imperialisme. Dalam upaya
menggali subjek politik revolusioner, Sukarno
meminjam teori materialisme historis Marxisme
untuk memahami struktur pelapisan kelas sosial
pada masa kolonial Hindia Belanda. Kapitalisme
Indonesia bertumbuh dalam iklim feodalisme
sehingga proses industrialisasi menghasilkan
industri perkebunan, alih-alih Zuivere Industrie
atau industri murni.

Berdasar corak produksi masyarakat
Indonesia yang masih dalam tegangan antara
feodalisme dan kapitalisme, lapisan kelas sosial
terbawah Indonesia terdiri atas berbagai
golongan terpinggirkan mulai dari yang tidak
memiliki alat produksi hingga pemilik alat

produksi kecil: buruh, nelayan kecil, pedagang



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 76-89 | E-ISSN: 2443-0110

kecil, dan petani. Seluruh lapisan kelas terbawah
itu disatukan dalam kelas Marhaen. Kelas
Marhaen merupakan sokoguru revolusi yang
memungkinkan untuk mendobrak tatanan status
quo menuju sosialisme Indonesia.

Penggalian kelas Marhaen sebagai agen
pembebasan melalui kaca mata Materialisme
Historis merupakan bukti posisi fundamental
terhadap

Marhaenisme dan Marxisme

Marxisme landasan  ideologi
Marhaenisme.
merupakan satu kesatuan yang tidak dapat
dipisahkan. Marhaenisme sejatinya juga meyakini
bahwa kelas proletariat merupakan kelas yang
paling rasional dan maju, bahkan proletar harus
mendapat bagian terbesar dalam perjuangan
Marhaen sebagaimana termaktub dalam poin
kelima sembilan tesis Marhaenisme.

Selain itu, konsepsi Sosio-Nasionalisme
dan Sosio-Demokrasi adalah hasil adaptasi
Sukarno atas konsep revolusi dua tahap Marxisme
yang membagi perjuangan ke dalam dua fase yaitu
revolusi demokratis dan revolusi sosialis. Sosio-
Nasionalisme diterjemahkan sebagai perjuangan
mencapai kemerdekaan politik yang bebas dari

feodalisme dan imperialisme asing, sedangkan

Sosio-Demokrasi ~ diartikulasikan ~ sebagai
perjuangan mewujudkan masyarakat tanpa
penindasan kelas. Visi Marhaenisme dan

Marxisme adalah menjebol struktur masyarakat
lama dan membangun masyarakat baru tanpa
penghisapan.

Referensi

Adams, Cindy. 1966. Bung Karno: Penjambung
Lidah Rakjat Indonesia. Gunung Agung.

Departemen Penerangan RI. 1964. Tjamkan
Pantja Sila: Pantja Sila Dasar Falsatah
Negara. Departemen Penerangan RI.

DPP PNIL 1964. Njalakan
Marhaenisme! Departemen Penerangan &
Propaganda DPP PNL

Geraldy, Galang. 2019. “Ideologi dan Partai
Politik: Menakar Politik
Marhaenisme di  PDIP, Sosialisme
Demokrasi di PSI dan Islam
Fundamentalisme di PKS.” Politicon : Jurnal
Illmu Politik 1 (2): 134-57.

Terus Api

Ideologi

88

https://doi.org/10.15575/politicon.v1i2.6

268.
Gottschalk, Louis. 1983. Mengerti Sejarah,
Terjemahan Nugroho Notosusanto.

Universitas Indonesia Press.
Hadi, Asmara. 1958. Sembilan Tesis Marhaenisme
dan Pendjelasan Singkatnja. Pengurus Besar

Partindo.

Het Nieuws Van Den Dag voor Nederlandsch-
Indié. 1931. “Vertrouwens-Politiek.”
November 12.  No. 262  Edisi.

https://resolver.kb.nl/resolve?urn=ddd:01
0229340:mpeg21:p001.

Kasenda, Peter. 2017. Sukarno, Marxisme &
Leninisme: akar pemikiran kiri & revolusi
Indonesia. Komunitas Bambu.

Kuswono, Kuswono. 2016. “Marhaenism: Social
Ideology Create by Sukarno.” Historia4 (2):
119. https://doi.org/10.24127 /hj.v4i2.549.

Magnis-Suseno, Franz. 2018. Pemikiran Karl Marx
Dari Sosialisme Utopis ke Perselisihan
Revisionisme. Gramedia Pustaka Utama.

Marx and Engels. 1910. Manifesto of the
Communist Party. Authorized English
Translation: Edited and Annotated by
Frederick Engels. Charles H. Kerr &
Company.

Marx and Engels. 1947. The German Ideology
Parts I & III. Edited with an Introduction by
R. Pascal. International Publishers.

Pratama, Febri Fajar, Ai Kusmiati Asyiah, dan Deni
Chandra. 2022. “Studi Analisis Konsep
Ideologi Marhaenisme Sukarno Sebagai
Asas Perjuangan Bangsa Indonesia.” Jurnal
Kewarganegaraan 19 (1): 49.
https://doi.org/10.24114/jk.v19i1.33301.

Raeinady, Vhiasyah, dan Jagad Aditya Dewantara.
2021. “Pemikiran Soekarno dalam Ajaran
Marhaenisme.” Jurnal Kewarganegaraan 5
(2): 457-65.
https://doi.org/10.31316/jk.v5i2.2293

1932a.  “Demokrasi-Politik
Demokrasi-Ekonomi.” Fikiran
(Bandung), No. 18 Edisi.

Sukarno.  1932b.  “Demokrasi-Politik
Demokrasi-Ekonomi 1I:
Nasionalisme dan  Socio-Demokrasi.”
Fikiran Rajat (Bandung), November 4. No.
19 Edisi.

dan
Rajat

Sukarno.

dan
Socio-



Fauzian Aulia Muslim et a/ (Marhaenisme sebagai Rekontekstualisasi Marxisme dalam Pemikiran Sukarno)

Sukarno. 1932¢. “Kaoem Marhaen Bersatoelah.”
Fikiran Rajat (Bandung), Juli 15. No. 3
Edisi.

Sukarno. 1932d. “Matahari Marhaenisme!” Fikiran
Rajat (Bandung), Juli 1. No. 1 Edisi.

Sukarno. 1947. Sarinah: Kewadjiban Wanita
Dalam Perdjoangan Rebublik Indonesia.
The Sukarno Foundation.

Sukarno. 1951. Indonesia Menggugat. SK Seno.

Sukarno. 1965a. Dibawah Bendera Revolusi Djilid
I Panitya Penerbit.

Sukarno. 1965b. Dibawah Bendera Revolusi Djilid
II. Panitya Penerbit.

Widianto, Bimo Rafi, Ahmad Ruslan, dan Desvian
Bandarsyah. 2022. “Soekarno,
Marhaenisme: Ideologi Pergerakan Kaum
Melarat Indonesia (Sosialisme Soekarno).”
HISTORIA:  Jurnal Program  Studi
Pendidikan ~ Sejarah 10 (2):  139.
https://doi.org/10.24127 /hj.v10i2.4022.

Zutpensche Courant. 1929. “Kakkerlakken?” No.
248.
https://resolver.kb.nl/resolve?urn=MMRA
702:000422099:mpeg21:p00005.

89



