
Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 30-48 | E-ISSN: 2443-0110 

 

30 

Kewirausahaan Pribumi dan Kegagalan Suksesi:  
Pelajaran dari Perusahaan Rokok Keluarga Nitisemito di Kudus 

 
R. Soeharso 

 
Program Studi Pendidikan Sejarah, Fakultas Ilmu Sosial dan Ilmu Politik, Universitas Negeri Semarang 

Sekaran, Gunung Pati, Kota Semarang, Jawa Tengah – Indonesia 
 

*Penulis korespondensi: harsohapsoro@mail.unnes.ac.id 
DOI: https://doi.org/10.14710/jscl.v10i1.73489 

 
 
 
 
 

 

Abstract 
 

Nitisemito was one of the indigenous entrepreneurs who successfully established a modern kretek cigarette industry in Kudus 
during the colonial era. Through the adoption of modern machinery technology, innovative marketing strategies, and large-scale 
labor management, the Cap Bal Tiga cigarette company grew into a giant in the cigarette industry of its time. Due to this company, 
Nitisemito's name has been enshrined as a symbol of indigenous entrepreneurship in the early 20th century. Nitisemito's success 
in managing his family cigarette industry demonstrates the potential emergence of an indigenous bourgeoisie amid a colonial 
economic structure that tended to hinder the growth of local entrepreneurs. However, the sustainability of this business 
experienced a decline in subsequent periods. This study aims to examine the process of the emergence of Nitisemito's business 
empire while explaining the factors underlying its collapse after the founder's death in 1953. This research employs historical 
methods, encompassing heuristic stages, source criticism, interpretation, and historiography. Historical data were obtained from 
archives, written sources, and interviews with Nitisemito's heirs. The results of this study indicate that the company's decline was 
not solely caused by changes in post-colonial economic conditions but also by internal family issues. These internal conflicts 
primarily related to leadership succession problems, the absence of an institutionalized management system, and tensions in 
relations among core family members and the extended family. This situation was further complicated by colonial political 
pressures on indigenous entrepreneurs and the lack of structural support for the sustainability of the Nitisemito family cigarette 
industry. The collapse of Nitisemito's business exemplifies the failure to form an indigenous bourgeoisie in Indonesian economic 
history. 
 
Keywords: Bourgeoisie; Indigenous Entrepreneurship; Kretek; Nitisemito; Kudus. 

 
Abstrak 

 
Nitisemito merupakan salah satu pengusaha pribumi yang berhasil membangun industri rokok kretek modern di Kudus pada masa 
kolonial. Melalui penggunaan teknologi mesin modern, strategi pemasaran yang inovatif, serta pengelolaan tenaga kerja dalam 
skala besar, membuat perusahaan rokok Cap Bal Tiga berkembang menjadi raksasa industri rokok dizamannya. Berkat perusahaan 
ini, nama Nitisemito diabadikan sebagai simbol kewirausahaan pribumi awal abad ke-20. Keberhasilan Nitisemoto memanajemen 
industri rokok keluarganya, menunjukkan adanya potensi lahirnya borjuasi pribumi di tengah struktur ekonomi kolonial yang 
cenderung menghambat pertumbuhan pengusaha lokal. Namun, keberlanjutan usaha ini mengalami kemunduran pada masa-masa 
berikutnya. Penelitian ini bertujuan menelaah proses munculnya kerajaan bisnis Nitisemito sekaligus menjelaskan faktor-faktor 
yang melatarbelakangi keruntuhannya setelah sang pendiri wafat pada 1953. Penelitian ini menggunakan metode sejarah yang 
meliputi tahapan heuristik, kritik sumber, interpretasi, dan historiografi. Data sejarah diperoleh dari arsip, sumber tertulis, serta 
wawancara ahli waris Nitisemito. Hasil kajian ini menunjukkan bahwa kemunduran perusahaan Nitisemito tidak semata-mata 
disebabkan oleh perubahan kodisi ekonomi pascakolonial, tetapi juga oleh persoalan internal dalam keluarga. Konflik internal 
tersebut terutama berkaitan dengan masalah suksesi kepemimpinan, absennya sistem manajemen yang terlembaga, serta 
ketegangan relasi antaranggota keluarga inti dan keluarga besar. Kondisi ini turut dipersulit oleh tekanan politik kolonial terhadap 
pengusaha pribumi dan tidak adanya dukungan struktural bagi keberlanjutan industri rokok keluarga Nitisemito. Keruntuhan 
bisnis Nitisemito mengambarkan kegagalan pembentukan borjuasi pribumi dalam sejarah ekonomi Indonesia. 
 
Kata Kunci: Borjuasi; Kewirausahaan Pribumi; Kretek; Nitisemito; Kudus. 
 

Diterima/ Received: 22 Mei 2025; Direvisi/ Revised: 15 Desember 2025; Disetujui/ Accepted: 31 Desember 2025 



R. Soeharso (Kewirausahaan Pribumi dan Kegagalan Suksesi: Pelajaran dari Perusahaan Rokok Keluarga Nitisemito di Kudus) 

 

31 

Pendahuluan 
 
Sejarah bangsa Indonesia pada era kolonial banyak 
melahirkan pahlawan, cendekiawan, dan 
sastrawan. Namun, hanya segelintir nama saudagar 
yang dicatat sebagai bagian integral dari 
perjuangan kebangsaan Indonesia. Hal ini karena 
penguasa Hindia Belanda tidak memiliki 
kepentingan dengan tumbuhnya borjuasi pribumi, 
yang dikhawatirkan menjadi kekuatan perlawanan 
(Bulkin 1984b). Memasuki paruh abad ke-19, 
Hindia Belanda ditandai dengan melemahnya 
peran ekonomi kaum priayi dan saudagar pribumi, 
sementara peran pedagang Cina justru semakin 
menonjol (Bulkin 1984a). 

Seperti dicatat Richard Robison (2009) 
dalam Indonesia: The Rise of Capital, para 
saudagar Cina adalah pedagang pengumpul, 
leveransir, agen barang impor, penyedia kredit 
kecil bagi rakyat, serta pengembang industri 
pengolahan produk pertanian rakyat. Mereka 
memiliki kemudahan akses terhadap modal dan 
barang yang lebih besar dibandingkan saudagar 
pribumi. 

Memasuki pertengahan abad ke-19, borjuasi 
pribumi tetap lemah, meski ekonomi nasional 
tumbuh pesat dan pengusaha Cina makin kuat 
(Widiyanta 2010). Kelas menengah pribumi hanya 
bertumpu pada golongan penguasa birokrat, mulai 
dari lurah, mantri, asisten wedana, ndoro wedono, 
hingga patih dan kanjeng bupati (Jati 2016). Di 
Jawa, di luar Vorstenlanden (daerah inti Kerajaan 
Mataram), praktis semua bupati dan wedana sudah 
digaji dan hanya sedikit yang memiliki lungguh, 
tanah, serta petani yang memiliki kewajiban kepada 
majikannya. Kebijakan Gubernur Jenderal Raffles 
(1812–1818) yang memberikan hadiah tanah 
kepada penguasa pribumi nyaris dihapus 
seluruhnya (Syafaah 2018). 

Celakanya, seperti ditulis Richard Robison 
(1986), penguasa pribumi sendiri tidak terlalu 
memperhatikan tanah lungguh. Mereka lebih 
nyaman menerima gaji, ditambah tip pajak dan 
komisi dari perdagangan hasil bumi. Bagi mereka, 
mengurus orang lebih mulia dibandingkan 
melakoni dunia bisnis. Akibatnya, mereka tidak 
memiliki banyak aset, dan anak cucu mereka pun 
enggan berdagang. Mereka lebih memilih jalur 

profesional di pemerintahan Hindia Belanda untuk 
mengakumulasi modal (Wibowo 2011). 

Mereka yang gigih terus berdagang adalah 
saudagar pribumi Muslim. Mereka kemudian 
menghimpun diri dalam Sarekat Dagang Islam 
pada 1912, membangun koperasi, serta 
menyerukan pemboikotan produk-produk Cina 
(Nurjanah & Saputra 2021). Persekutuan ini 
dimotori tokoh-tokoh seperti Haji Samanhudi, 
H.O.S. Tjokroaminoto, dan sejumlah tokoh lain, 
umumnya dari kalangan pengusaha tekstil dan 
batik. Namun, hingga Belanda angkat kaki, para 
pengusaha pribumi ini belum sempat memperkuat 
diri dengan mesin-mesin modern. Usaha mereka 
masih tergolong tradisional (Jahar 2015). 

Meskipun telah membangun jaringan 
dagang dan koperasi, para saudagar pribumi 
Muslim menghadapi berbagai kendala yang 
membatasi perkembangan usaha mereka. 
Keterbatasan modal, kurangnya akses teknologi 
modern, serta tekanan dari penguasa kolonial dan 
dominasi pengusaha Cina membuat mereka sulit 
berinovasi dan memperbesar skala bisnis. Sebagian 
besar usaha mereka masih berjalan secara 
tradisional dan belum mampu bersaing secara 
efektif di pasar yang semakin kompetitif. Namun, 
di tengah keterbatasan tersebut, muncul tokoh 
pengusaha pribumi yang berhasil memanfaatkan 
teknologi modern dan strategi bisnis lebih maju. 

Salah satu yang berhasil keluar dari tekanan 
penguasa kolonial dan pengusaha Cina adalah 
Nitisemito. Saudagar yang dijuluki "Raja Kretek" 
dari Kota Kudus ini berhasil membangun bisnis 
rokok kreteknya dengan mesin modern (Akhmad 
& Yuliati 2022). Nitisemito merupakan contoh 
sukses entrepreneur Indonesia pada masa 
penjajahan dan juga terlibat dalam perjuangan 
kebangsaan Indonesia (1908–1945) (Kurniawan 
et al. 2019). Tidak mengherankan, dalam Pidato 1 
Juni tentang Pancasila di sidang BPUPKI, Bung 
Karno beberapa kali menyebut nama Nitisemito 
sebagai contoh bahwa orang Indonesia bisa 
berhasil dengan usaha dan pikirannya sendiri 
(Nitisemito 1980). Pada 1934, ia mempekerjakan 
hampir 10.000 orang (Post 1996). 

Castles (1967) menyebut entrepreneur di 
Kudus sebagai kasus khusus, sekaligus sebagai 
salah satu sebab keterbatasan pengusaha santri 
dalam bersaing dengan pengusaha Cina. Bentuk 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 30-48 | E-ISSN: 2443-0110 

 

32 

kegagalan lainnya adalah sulitnya pengusaha santri 
mengantisipasi masalah politik yang muncul. 
Namun, ramalan Lance Castles yang 
mengisyaratkan bahwa ekonomi pengusaha santri 
akan segera habis tidak terbukti. Oleh karena itu, 
penelitian Castles perlu dilengkapi dengan studi 
lain yang menekankan lahirnya kepribadian 
pengusaha. 

Meskipun demikian, melakukan studi 
tentang masyarakat Kudus tanpa menggunakan 
buku Castles (1967) sebagai referensi adalah 
kelalaian, karena karya tersebut lebih awal dan 
telah merangkum banyak permasalahan. Ada 
pengamat lain, Burger (1983), yang dapat 
dibandingkan dengan Geertz. Geertz dalam 
berbagai kajiannya mengamati kemunduran 
pedagang Jawa karena tidak adanya tradisi 
membentuk persekutuan dagang semacam gilda di 
Italia utara abad ke-11. Burger melihat adanya 
faktor sejarah yang membuat sistem perdagangan 
pribumi lemah, karena peran Cina sebagai 
perantara antara kepentingan pribumi dan 
Belanda. Akibatnya, perdagangan dan industri 
pribumi Jawa menjadi lumpuh, atau paling tidak 
terbatas pada pedagang kecil dan pengrajin dengan 
produksi tidak tetap. 

Studi Nakamura (2012) di Kota Gede 
menunjukkan karakter tersendiri. Reformisme 
Islam lahir di masyarakat yang sebelumnya bersifat 
sinkretis. Sebelum Muhammadiyah hadir, para 
pedagang di sana bukan santri. Namun terjadi 
proses simetris antara pertumbuhan 
kewirausahaan pribumi dan reformisme Islam 
sebelum pecah perang. 

Proses ini berakhir saat jatuhnya 
kolonialisme Belanda pada 1942. Perang revolusi 
serta kekacauan politik dan ekonomi 
menghilangkan kesempatan 
para entrepreneur merebut kembali kekuatan 
ekonomi sebelum revolusi. Karenanya, Islam tidak 
membawa keseragaman bentuk di Indonesia. 
Jonge (1989), dalam penelitian di Madura 
(Oktober 1976–September 1977), menggunakan 
pendekatan mikro dalam antropologi ekonomi 
untuk menelaah peran pedagang dalam 
komersialisasi, khususnya setelah Madura dibuka 
untuk dunia luar pada paruh kedua abad ke-19, 
dengan fokus pada pedagang tembakau. 

Seperti Castles (1967), penelitian mengenai 
industri kretek di Kudus pada 1960-an 
menunjukkan bahwa perusahaan pribumi sebagian 
besar adalah perusahaan keluarga dan belum 
berbentuk organisasi ekonomi yang lebih 
kompleks. Oleh karena itu, hubungan keluarga 
sangat menentukan. Sebaliknya, kajian terbaru 
Prayoga et al. (2025) menelaah secara rinci strategi 
produksi, manajemen, inovasi pemasaran, serta 
cara Nitisemito menghadapi dominasi bisnis asing 
pada masa kolonial. Studi ini menekankan proses 
munculnya perusahaan keluarga rokok kretek yang 
didirikan Nitisemito hingga berkembang menjadi 
salah satu perusahaan terbesar dan paling terkenal 
pada masanya. Penelitian ini juga menelaah 
karakter dan kepemimpinan Nitisemito yang 
mampu membawa perusahaan rokok kretek Cap 
Bal Tiga mencapai puncak kejayaan. Pertanyaan 
utama yang ingin dijawab adalah bagaimana 
perusahaan keluarga Bal Tiga mengalami 
keruntuhan pada awal abad ke-20 dan mengapa 
tidak terjadi suksesi atau alih generasi sehingga 
perusahaan tersebut tidak dapat bertahan dan 
dilanjutkan oleh generasi penerus. 

Penelitian ini bertujuan untuk 
mengetahui sejarah munculnya perusahaan 
keluarga rokok kretek yang didirikan oleh 
Nitisemito hingga menjadi perusahaan yang 
sangat besar dan terkenal, serta 
mendeskripsikan pribadi Nitisemito yang 
mampu membawa perusahaan keluarga rokok 
kretek Cap Bal Tiga menjadi perusahaan besar 
dan terkenal tersebut. Selain itu, tujuan utama 
penelitian ini adalah untuk mengetahui sejarah 
keruntuhan kerajaan rokok Nitisemito dan 
proses suksesi atau alih generasi, yaitu 
bagaimana perusahaan diteruskan dengan 
dialihkan kepemilikannya kepada generasi 
berikutnya, terutama keluarga inti (nuclear 
family) maupun keluarga besar (extended 
family). 
 
Metode 
 
Dalam penelitian ini, peneliti menggunakan 
metode sebagai alat kerja untuk mendekati objek 
yang akan diteliti. Metode sejarah dipilih karena 
merupakan proses untuk menguji rekaman-
rekaman masa lampau (Gottschalk 2006). Proses 
penelitian sejarah melibatkan beberapa tahapan 



R. Soeharso (Kewirausahaan Pribumi dan Kegagalan Suksesi: Pelajaran dari Perusahaan Rokok Keluarga Nitisemito di Kudus) 

 

33 

utama, yaitu heuristik, kritik sumber, interpretasi, 
dan historiografi. 

Tahap awal adalah heuristik, yaitu upaya 
untuk mencari dan menghimpun jejak-jejak masa 
lampau melalui studi pustaka, observasi, dan 
wawancara. Studi pustaka dilakukan untuk 
memperoleh data dari berbagai sumber tertulis, 
seperti buku, majalah, arsip, dan dokumen lainnya. 
Penulis mengakses berbagai perpustakaan, antara 
lain Perpustakaan Wilayah Semarang, 
Perpustakaan Daerah Kabupaten Kudus, dan 
Perpustakaan UNNES Semarang, untuk 
memperoleh referensi yang relevan mengenai 
kehidupan Nitisemito. Selain itu, peneliti juga 
memanfaatkan dokumen dan arsip kegiatan 
Museum Kretek Kudus, serta buletin dan majalah 
seperti Tempo dan surat kabar Kompas yang 
pernah memuat informasi tentang Nitisemito. 

Observasi dilakukan dengan mengamati 
langsung peninggalan Nitisemito untuk 
memperoleh gambaran nyata mengenai jejak 
sejarah yang ditinggalkannya. Peneliti melakukan 
kunjungan lapangan ke bangunan Rumah Kembar 
Nitisemito serta Museum Kretek Kudus, yang 
merupakan bagian penting dari warisan sejarah 
tersebut. 

Selanjutnya, wawancara digunakan sebagai 
metode untuk memperoleh data langsung dari 
informan. Data yang diperoleh dari wawancara 
melengkapi informasi yang tidak dapat diperoleh 
melalui observasi atau studi pustaka. Informan 
dalam penelitian ini terdiri atas staf Museum 
Kretek Kudus, anggota keluarga Nitisemito, dan 
tokoh-tokoh industri rokok kretek di Kudus. 
Meskipun wawancara memberikan informasi 
penting, peneliti tetap melakukan verifikasi 
terhadap setiap keterangan untuk memastikan 
keobjektivitasannya. Kebenaran informasi diuji 
dengan mencocokkannya dengan kondisi nyata di 
lapangan. Jika terdapat kesesuaian, informasi 
tersebut digunakan sebagai sumber penelitian. 
Dalam proses wawancara, peneliti terlebih dahulu 
menentukan informan, menyusun daftar 
pertanyaan, menghubungi informan, dan 
kemudian melaksanakan wawancara, baik melalui 
rekaman maupun catatan tertulis. 

Tahap selanjutnya adalah kritik sumber, 
yaitu proses menilai dan menyaring sumber-
sumber yang telah dikumpulkan pada tahap 

heuristik agar diperoleh informasi yang dapat 
dipertanggungjawabkan. Kritik sumber dibagi 
menjadi dua, yaitu kritik intern dan kritik ekstern. 

Kritik intern berfokus pada isi atau substansi 
informasi, dengan menilai kebenaran dan relevansi 
sumber terhadap permasalahan yang diteliti. 
Peneliti menilai apakah pengarang sumber dapat 
dipercaya, memiliki kapasitas untuk 
menyampaikan informasi yang benar, dan tidak 
memiliki kepentingan subjektif terhadap peristiwa 
yang diceritakan. Selain itu, dilakukan 
perbandingan antar-sumber yang tidak saling 
berkaitan untuk memastikan konsistensi data. 

Kritik ekstern dilakukan sebelum kritik 
intern dan bertujuan untuk memastikan keaslian 
sumber. Analisis ini mencakup pemeriksaan 
terhadap bentuk fisik dan asal-usul sumber. 
Pertanyaan utama dalam kritik ekstern adalah 
apakah sumber tersebut benar-benar yang dicari, 
apakah sumber tersebut asli atau hanya salinan, dan 
apakah sumber tersebut masih utuh atau telah 
mengalami perubahan. Menurut Gottschalk 
(2006), kritik ekstern sangat penting dalam 
membuktikan keotentikan sumber sejarah. 

Setelah proses kritik, langkah berikutnya 
adalah interpretasi, yaitu upaya memahami dan 
menghubungkan fakta-fakta yang telah 
dikumpulkan. Peneliti menetapkan makna dan 
keterkaitan antara fakta agar membentuk rangkaian 
cerita yang logis dan bermakna. Tidak semua fakta 
dimasukkan, hanya yang relevan dengan fokus 
penelitian. Interpretasi ini menjadi dasar untuk 
menyusun kisah sejarah yang utuh. 

Tahap terakhir dari metode sejarah adalah 
historiografi, yaitu penyusunan hasil penelitian 
dalam bentuk narasi sejarah. Dalam tahap ini, 
peneliti merangkai hasil interpretasi menjadi 
tulisan yang terstruktur dan koheren. Penulisan 
historiografi membutuhkan keterampilan dalam 
menjaga alur cerita sejarah melalui prinsip-prinsip 
seperti kronologi, kausalitas, dan kemampuan 
imajinasi, sehingga kisah sejarah terasa hidup 
namun tetap berdasarkan fakta. 

 
Bisnis Keluarga Nitisemito 
 
Materi kemasan Bal Tiga sengaja di cetak di Jepang 
agar bagus dan memakai label full color. Hal 
demikian tidak pernah terjadi sebelumnya pada 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 30-48 | E-ISSN: 2443-0110 

 

34 

produk apapun di Indonesia (Nurwanti 2009). 
Selain Bal tiga, tercatat merek lain yang muncul 
bersamaan di Kudus pada 1913, yakni Goenoeng 
dan Klapa yang di buat M. Atmowijoyo yang tidak 
mengubah bisnisnya menjadi sebuah industri 
seperti yang dilakukan oleh Nitisemito. Hingga 
saat ini, di tangan generasi kelima keluarga 
Atmowijoyo, perusahaan yang memproduksi 
merek Goenoeng & Klapa itu masih membuat 
rokok klobot. Rokok tersebut di buat dengan 
tangan menggunakan tali rami untuk 
mengemasnya (Supratno 2023) . 

Sementara pada 1920, Nitisemito semakin 
dikenal dan reputasinya membuat Raja Jawa di 
Surakarta menaruh perhatian kepadanya. Pada 
waktu itu, Perusahaannya telah melakukan sistem 
pemasaran dengan sistem promosi berhadiah atau 
merchan dising. Konsumen pada saat itu bisa 
menukarkan bungkus kosong Bal Tiga dengan 
hadiah hadiah menarik, antara lain sepeda, jam 
sampai tea set dan berbagai peralatan lain rumah 
tangga bergambar logo bal tiga. Acara promosi. 
Nitisemito juga menyelenggarakan acara Antara 
lain menggelar panggung terbuka di pasar pasar 
malam dan mengisinya dengan pementasan 
sandiwara. Untuk meluaskan pasar Bal Tiga ke luar 
kota Kudus dan sekitarnya, acara promosi 
semacam itu pun digelar di kota-kota lain. Konon 
pernah terjadi hadiah promosi yang disediakan 
berupa mobil (Nurwanti 2009). 

Sejarah mencatat jalinan Nitisemito dan 
Nasilah yang kemudian menikah itu merupakan 
perubahan besar dalam sejarah industri rokok 
kretek di Indonesia (Hana 2018). Sukses 
Nitisemito mengilhami munculnya produsen 
rokok kretek lain di Kudus dan beberapa kota 
Kudus dan beberapa kota lain di Indonesia. Jasa 
dan kepeloporan Nitisemito dalam bidang rokok 
kretek telah di catat oleh sejarah. Namun setelah itu 
perusahaan rokok kretek Bal tiga di goncang 
masalah. Ada yang menyebut masalah itu muncul 
karena konflik internal dalam keluarga seputar 
perebutan putra mahkota sebagai penerus 
perusahaan. Ada pula yang menyebut di target 
operasi oleh Belanda karena Nitisemito membela 
kaum pribumi dan berjiwa nasionalis. Sampai 
Karmain sebagai penerus dan Nitisemito sempat 
diadili pengadilan Belanda. Ia dituduh 
mempraktekkan pembukuan ganda dan 

menggelapkan pajak. Setelah 1940-an perusahaan 
Nitisemito ini kian merosot. Apalagi setelah 
pendirinya wafat pada 1953. Anak cucunya tidak 
lagi mampu membangkitkan atau mengembalikan 
kejayaan Perusahaan Bal tiga yang berdiri di awal 
abad ke-20 itu (Nurwanti 2009). Maka betul kalau 
ada pernyataan bahwa perusahaan keluarga adalah 
sesuatu yang bersifat pribadi dan banyak rencana 
suksesi di dalamnya gagal karena faktor psikologis 
yang diabaikan. Mencari penerus yang andal dalam 
perusahaan keluarga adalah satu tantangan berat. 
Jarang sekali yang bisa bertahan selama dua 
generasi apalagi sampai generasi ke tiga. 

Hal lain yang menarik dan relevan dengan 
semangat wirausaha Nitisemito apabila dilakukan 
observasi sekilas pada suku-suku bangsa di 
Indonesia seakan-akan terdapat kesesuaian antara 
kedalaman penghayatan terhadap Islam dengan 
kegairahan dalam kehidupan ekonomi. Setidaknya 
sampai dengan masa akhir penjajahan Belanda, 
suku bangsa Banjar, Aceh dan Minangkabau, 
secara relative tampak lebih menunjukkan adaptasi 
dalam kehidupan ekonomi kolonial. Demikian juga 
halnya didominasi oleh system yang 
kecenderungan pada mereka yang biasa berdiam di 
sekitar masjid dan pasar di masyarakat Jawa  
(Abdullah 1982) 

Pengusaha-pengusaha industri kretek, batik 
dan perak adalah mereka yang lebih responsive 
mengamalkan agama Islam dalam kehidupan 
pribadi dan sosial sekurang-kurangnya hal ini 
tampak dari luar. Gagasan Geertz (1960) dalam 
setiap bukunya tentang etos kerja selalu 
menyatakan adanya kaitan yang kuat antara unsur 
duniawi dan unsur rohani. Dalam hubungan ini 
Geertz menafsirkan adanya keseimbangan antara 
mengejar kepentingan duniawi dengan nilai 
kebajikan dalam ajaran Islam. Penafsiran ini justru 
banyak dijalankan oleh Islam reformis di kalangan 
pedagang Islam, terutama di pesisir Utara Jawa. 
Oleh karena itu konsepsi dari Clifford Geertz 
membenarkan adanya hubungan historis dan 
fungsional antara Islam dengan perdagangan. 
Pendapat-pendapat ini terutama termuat dalam 
bukunya “Mojokuto”. 

Di Mojokuto, muncul suatu proses 
pertumbuhan dan nilai-nilai baru semacam etnic 
yang pernah dikemukakan oleh Weber (2006), 
yang memberikan keleluasaan pada ekonomi yang 



R. Soeharso (Kewirausahaan Pribumi dan Kegagalan Suksesi: Pelajaran dari Perusahaan Rokok Keluarga Nitisemito di Kudus) 

 

35 

lebih nasional, untuk memainkan peranan dalam 
pembangunan ekonomi di Kudus Kulon, sehingga 
Mojokuto memang dijadikan setting (latar) atau 
subyek lain karena temuan Geertz adalah Lance 
Castle yang dipandang melahirkan karya yang 
cukup spektakuler dan cukup memadai untuk 
disejajarkan dengan karya di atas. Seperti yang 
tampak dalam bukunya yang sukses tentang 
Kudus. Castles (1967), meneliti tentang 
pertumbuhan kelas menengah Jawa dengan 
mengambil kasus industri rokok kretek di Kudus. 
Castles mengkaji kelas menengah yang gagal 
mengadakan reformasi karena tidak sanggup 
menghadapi tantangan struktur masyarakat Jawa. 
Hal semacam ini digambarkan Castles sebagai 
kondisi umum yaitu suatu potret masyarakat Jawa 
yang hanya mengenal system dua kelas (kawula 
dan gusti), sehingga sulit untuk menerima kelas 
menengah hadir dalam masyarakat Jawa. 

Kiranya penelitian Castles akan lebih 
sempurna apabila penelitian yang lebih lanjut 
menggunakan pendekatan sejarah yang prosesual 
di dalam mengkajinya dari sini akan diketahui 
secara awal munculnya kondisi semacam itu. 
Penelitian ini memang menyangkut pula tentang 
perilaku ekonomi yang tumbuh karena nilai-nilai 
yang dianut oleh masyarakat dan variable- vaniabel 
lain yang ikut mempengaruhinya. 

Jonge (1989), menyaksikan parindu dan 
lokasi-lokasi disekitarnya sebagai pintu masuk 
dalam sistem network market (jaringan pasar) 
yang berskala nasional maupun intemasional. 
Bentuk transaksi yang dikuasai komoditi 
berkemampuan untuk mendorong perubahan-
perubahan baik di tembakau temyata sektor 
ekonomi maupun pada sektor non ekonomi. Yang 
menarik adalah ada keterkaitan antara pedagang 
tembakau dengan menguatnya kedudukan agarna 
Islam. Dalam proses ini maka kelihatan bahwa 
agama Islam identik dengan perdagangan. Melalui 
gerakan keagamaan para pedagang mendapat 
doktrin-doktrin yang memberi aksentuasi bahwa 
usaha ekonomi itu sangat dianjurkan Tuhan Yang 
Maha Esa. Akibat dari ini adalah status pekerjaan 
yang semula tidak begitu dihargai oleh masyarakat 
menjadi keadaan yang terhormat. Dan kebalikan 
dan keberhasilan perdagangan tembakau dan ada 
hubungan yang berarti antara agama Islam dengan 
keberhasilan perdagangan di sana. Maka de Jonge 

menyimpulkan bahwa hasil penelitiannya telah 
memperkuat hipotesis Geertz. Pada penelitiannya 
de Jonge menampakkan kemiripan dengan 
penelitian Castles (1967). Pada penelitiannya 
Castle menekankan kehidupan pengusaha yang 
ada di kota, sedangkan de Jonge pada mereka yang 
ada di pedesaan. Latarbelakang keduanya sama-
sama didasari perilaku keagamaan penelitian itu 
masyarakat. 

Ada penelitian lagi yang perlu disinggung 
sebagai tinjauan beberapa studi, yaitu penelitian 
yang dilakukan oleh Soedarmono (1987) ketika 
menyusun tesis di Jurusan Sejarah Universitas 
Gajah Mada, dia mengamati tentang munculnya 
kelompok-keloimpok pengusaha batik di Laweyan 
pada awal abad ke-20. Soedarmono (1987), 
mengamati sejarah sosial ekonomi kelompok 
pengusaha batik, yang terus berproses berlangsung 
sejak awal abad ini sampai masa kemerdekaan 
Indonesia. Penelitiannya dipusatkan di sebuah 
kampung Jawa Laweyan di Surakarta, yang 
memiliki identitas sebagai perkampungan 
saudagar. Karakteristiknya sangat berbeda dengan 
kampung-kampung lain di Surakarta, karena itu 
masyarakat Surakarta menyebut daerah itu sebagai 
kampung dagang. Studinya mencoba menyajikan 
proses perkembangan masyarakat pengusaha itu 
berada di dalam dua komunitas sosial yang lebih 
besar: birokrat kerajaan dan rakyat. Permasalahan 
yang menarik dan studi Soedarmono itu adalah 
keterikatan antara senantiasa mengikuti model 
gaya hidupnya priyai istana. naiknya status social 
mereka dengan persepsi kulturalnya yang 
Berhubungan dengan masalah itu Soedarmono 
mengatakan bahwa kelompok pengusaha itu tidak 
dapat dikategorikan ke dalam kelas pengusaha dan 
kelas rakyat. Maka tesisnya ini berlainan dengan 
tesisnya Castles (1967), juga etos kerja masyarakat 
Laweyan ternyata tidak tumbuh dan masyarakat 
Islam tetapi abangan. Maka penelitiannya ini tidak 
sejalan dengan apa yang pernah di kemukakan oleh 
Geertz. Demikian pula tesisnya Burger bahwa kelas 
menengah akan diambil alih oleh kelompok Cina 
tidak berlaku di Laweyan. 

Walaupun begitu dalam kenyataan yang 
muncul di lapangan, etos kerja masyarakat lahir 
banyak dipengaruhi oleh agama, ini telah tampak 
pada penelitiannya (Geertz 1960), Castles (1967),  
(Jonge 1989), dan ada lagi yang menyatakan 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 30-48 | E-ISSN: 2443-0110 

 

36 

demikian, yaitu Nakamura (2012), juga Sobary 
(2007). Pada penelitiannya, Sobary (2007) 
mempertanyakan kaitan antara tindakan sosial 
dengan sikap dan kesadaran agamis tertentu yang 
ada dalam diri masyarakat. Dan dengan cara lain 
dapat dikatakan bagaimana kaitannya etos kerja 
dan tingkah laku masyarakat. 

Pada pembahasan terakhir dalam 
penelitiannya Sobary (2007) mengatakan bahwa, 
pemahaman atas suatu doktrin keagamaan dengan 
memberi arti sekuler terhadap bentuk-bentuk 
ritualnya yang sakral mencerminkan bahwa citra 
ideal dalam doktrin tersebut tidak lagi memiliki 
jarak dengan pelakunya. Citra ideal itu jadinya 
telah menyatu dan menjadi bagian dan identitas 
diri. Dengan demikian ini mungkin telah mampu 
berfungsi sebagai pendorong diri dalam bagi 
tindakan-tindakan sosial penting dalam kehidupan 
pelakunya. Pandangan bahwa keselamatan di 
akherat bisa dicapai hanya jika kita selamat di dunia 
sekarang, secara implicit menunjukkan bahwa 
dunia merupakan bagian yang harus dikejar, 
keadaan. 

Kondisi mikro yang tidak memungkinkan 
tokoh pengusaha untuk muncul secara spektakuler 
ternyata telah menjadi tantangan tersendiri bagi 
sekelompok masyarakat yang dulunya pernah 
sukses. Seperti diketahui keadaan yang unik di 
masyarakat Kudus adalah mereka lebih dahulu 
mengalami perubahan dalam pembangunan 
ekonominya yang pada intinya ide pembangunan 
mengharuskan adanya perubahan watak manusia, 
suatu perubahan yang merupakan alat untuk 
mencapai tujuan berupa pertumbuhan yang lebih 
lanjut lagi. Bersamaan dengan itu juga merupakan 
tujuan besar proses pembangunan itu sendiri. 
Perubahan yang paling besar bagi masyarakat 
Kudus adalah semenjak kedatangan Sunan Kudus. 

Fase-fase perubahan ini yang membuat 
masyarakat menyikapi perilaku kulturalnya. 
Keinginan untuk mempertahankan “status” 
membuat masyarakat berusaha menyiapkan 
generasi berikutnya. Pada keadaan secara umum 
orang tua di Kudus jaman sekarang sering 
mengeluh mereka seakan dituntut untuk 
mempersiapkan segalanya demi masa depan anak-
anak, sesungguhnya inilah fenomena masa transisi 
yang layak dijadikan studi dalam kehidupan 
keluarga dan tampak sekali di masyarakat Kudus 

ada kaitan berwirasuaha yang didasari pengalaman 
agama. Kejadian struktural semacam ini juga 
mempengaruhi regenerasi dalam perusahaan 
rokok kretek Bal Tiga Nitisemito. 
 
Kelas Menengah Muslim 
 
Memasuki pertengahan abad ke-19, meskipun 
ekonomi kolonial berkembang pesat, kelas borjuasi 
pribumi tetap stagnan. Kelas menengah pribumi 
hanya terdiri dari kalangan birokrat seperti lurah, 
mantri, asisten wedono, hingga bupati (Jati 2016). 
Di luar wilayah kerajaan Mataram 
(Vorstenlanden), para bupati sepenuhnya berada 
di bawah kendali Belanda. Sebagian besar bupati 
dan wedana digaji dan hanya memiliki sedikit tanah 
lungguh. Kebijakan Raffles yang dahulu 
memberikan tanah kepada penguasa lokal telah 
dihapus hampir sepenuhnya (Syafaah 2018). 

Menurut Richard Robinson, penguasa 
pribumi tidak terlalu peduli dengan tanah karena 
lebih senang menerima gaji dan keuntungan dari 
pajak serta perdagangan. Mereka menganggap 
mengurus rakyat lebih mulia daripada berdagang. 
Akibatnya, banyak priyayi dan keturunannya 
enggan berbisnis dan lebih memilih karir 
profesional atau pemerintahan kolonial, sedangkan 
yang terus gigih berniaga adalah “Bourgeosie” 
saudagar pribumi muslin. Mereka kemudian 
menghimpun diri dalam Sarekat Dagang Islam 
pada 1912, dan membangun koperasi serta 
menyerukan pemboikotan atas produk-produk 
Cina. Sarikat ini dimotori tokoh-tokoh seperti Haji 
Samanhudi, H.O.S Cokroaminoto, dan sejumlah 
tokoh lain yang umumnya dari kalangan pengusaha 
tekstil dan batik. Namun hingga Belanda angkat 
kaki, para pengusaha pribumi itu belum sempat 
memperkuat diri dengan mesin-mesin modern. 
Usaha mereka masih tergolong tradisional 
(Kuntowijoyo 1985). 

Kalaupun ada tokoh yang keluar dari 
impitan penguasa kulit putih dan penguasa Cina, ia 
adalah Nitisemito, saudagar asal kota Kudus 
tepatnya Kudus Kulon Jawa Tengah. Nitisemito 
berhasil membangun bisnis rokok kreteknya 
dengan mesin modern. Pada 1920-an ia memiliki 
buruh hampir 10.000 orang. Nitisemito 
wirausahawan pribumi pertama yang 
mempromosikan rokoknya bermerk “Bal Tiga” 



R. Soeharso (Kewirausahaan Pribumi dan Kegagalan Suksesi: Pelajaran dari Perusahaan Rokok Keluarga Nitisemito di Kudus) 

 

37 

dengan banner yang ditarik pesawat terbang di 
Semarang saat itu (Nitisemito 1980). 

Nitisemito yang memiliki etos kerja yang 
hebat berasal dari kota Kudus Kulon. Masyarakat 
Kudus kulon sejak jaman dulu telah bergerak di 
bidang perdagangan, sejarah telah mencatat bahwa 
mereka merupakan komunitas kelas menengah 
pedagang muslin yang telah mandiri semenjak 
sebelum kolonial datang di Indonesia (Graaf 1985 
; Castles 1967). 

Hingga Indonesia merdeka, 1945, Indonesia 
tidak memiliki borjuasi pribumi yang kuat. Maka 
eksperimen ekonomi oleh rezim politik berjalan 
leluasa. Agenda ekonomi sudah berubah dan tanpa 
kontinuitas tidak ada kelas menengah pribumi 
sebagai penyeimbang dan saudagar cina hanya 
berkiprah di bidang bisnis (Sonhaji & Maulida 
2020). 

Di balik itu, lebih dari lima dasawarsa yang 
lalu saat mengamati gejala kelas pengusaha santri di 
Mojokuto salah satu kota kecil di lembah sungai 
Berantas, Cliford Geertz telah menghidupkan 
kembali diskusi tentang peranan keberadaan kelas 
menengah Muslim di Indonesia (borjuis pribumi). 
Menurut Geertz (1986)kelompok Islam santri 
inilah yang paling potensial dan memiliki nilai-nilai 
tertentu untuk mengembangkan diri menjadi 
golongan entrepreneur yang ulet dan mandiri. 
Golongan ini diharapkan menjadi inti kelas 
menengah yang amat diperlukan untuk 
pembangunan, pembaharuan sosial, ekonomi, 
politik dan kebudayaan. Sebetulnya tidak hanya di 
Mojokuto, di setiap kota di Jawa Tengah dan Jawa 
Timur terdapat kalangan pengrajin pedagang 
pribumi yang terpusat di Kauman, mereka rata-rata 
berbeda dengan masyarakat pada umumnya (Alie 
& Suwandono 2013). Kealiman dan ketaatan 
beragaman yang sangat rajin dan ulet apabila 
dibandingkan dengan penduduk pada ekslusif ini 
rata-rata bergerak di bidang industri batik, kretek, 
dan kerajinan perak (Muttaqin 2011). 

Peranan kelas menengah muslim ini 
menonjol dan membentuk konfigurasi sosial 
budaya setempat yang agak menyimpang dari 
dominasi pegawai negeri atau priyayi pada 
umumnya (Muttaqin 2011). Bagi Geertz, dalam 
karyanya “Peddlers and Princess: Social Change 
and Economic Modernization in Two Indonesia 
Town” (1963) ada hubungan antara pengalaman 

beragama dari santri itu dengan tingkah laku 
ekonomi sehingga lama kelamaan pengaruh 
mereka secara ekonomi dapat menyebar dari 
kauman yang ekslusif ke arah masyarakat pada 
umumnya hal seperti ini terjadi di Kota Kudus 
(Bastomi 2019). 

Namun ramalan Geertz tentang sebagian 
kecil pengusaha kelas menengah muslin akan dapat 
bertahan dan menjadi sumber bagi kewirausahaan 
dan ekonomi modern yang akan datang tidak 
terbukti sama sekali. Kalau kita menengok sejarah 
masa lalu, perkembangan kelas menengah di 
Indonesia setelah kemerdekaan adalah dari kelas 
abangan dan priyayi yang terkooptasi birokrasi 
negara orde baru. Kondisi jaman ekonomi Orde 
Baru ternyata tidak menguntungkan 
pengembanagn usaha-usaha tradisional kaum 
santri menjadi industri yang semakin besar, padat 
modal dan canggih teknologi di samping mulai 
merebaknya ekonomi rente, juga koluasi 
nepotisme. Sebagai misal, perusahaan batik 
tradisional yang tidak dapat bertahan menghadapi 
kompetisi proses pewarnaan yang baru. Maka 
dapat dikatakan bahwa hambatan pertumbuhan 
dan perkembangan usaha kelas menengah muslim 
ini bukan sekedar nilai kultural yang patrimonial. 
Sistem Bazaar yang tidak rasional tetapi juga faktor 
struktural yang tidak memungkinkan golongan 
santri ini bersaing melawan kekuatan asing multi 
nasional maupun kekuatan sektor negara dan 
swasta yang mendapat hak monopoli di masa Orde 
Baru. Koalisi antara birokrasi orde baru dengan 
kelas menengah industri perdagangan termasuk 
para Tionghoa terus mewarnai sepanjang sejarah 
Orde Baru (Muntholib 2008). 

Menurut Mahasin (1998), tampaknya 
ekonomi Bazaar yang diproyeksikan Geertz tidak 
juga berkembang mengubah dirinya dan 
mentransformasikan menjadi ekonomi model 
firma atau CV. Sebaliknya komunitas santri 
pengusaha (seperti di Kudus Kulon) malah 
mengirimkan anak laki-laki dan perempuan kes 
ekolah-sekolah modern dan melalui cara itu 
mereka mendorong mereka masuk ke dalam kelas 
menengah birokrasi pemerintahan. Dengan 
demikian menurut Mahasin (1998) yang terjadi 
bukanlah transformasi dari ekonomi Bazaar ke 
ekonomi modern melainkan pemborjuisan anak-
anak kaums antri atau priyayisasi santri. 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 30-48 | E-ISSN: 2443-0110 

 

38 

Apabila menengok sejarah Orde Baru, 
kelahiran kelas menengah santri ke kelas menengah 
birokrasi modern merupakan gejala yang relatif 
baru. Walaupun mereka juga tidak muncul menjadi 
memiliki kekuatan politik yang mempunyai basis 
ekonomi yang kuat. Menurut Mahasin (1998) 
suatu stratum tengah yang terbentuk dari lapisan 
rakyat yang mula-mula mereka muncul dari 
gerakan-gerakan mahasiswa para aktivis mahasiswa 
menjelang runtuhnya Orde Lama namun setengah 
dekade kemudian mereka tiba-tiba muncul di elit 
birokrasi menjadi profesional di perguruan tinggi. 
Mereka bahkan menjadi pejabat di perkotaan 
menjadi lapisan yang disebut sebagai kaum gajian 
seperti kaum samurai Jepang yang jauh dari 
konotasi borjuasi. 

Gejala masuknya santri ke sektor-sektor 
modern begitu mengejutkan. Gejala ini 
mengaburkan stereotipe lama mengenai sub kultur 
ini. Dulu mereka digambarkan sebagai anak-anak 
petani atau pedagang kecil yang muncul dari sistem 
sosial ekonomi Bazaar yang tradisional dengan ciri-
cirinya yang ulet dan hemat (Mughits 2004).  
Mereka sebenarnya yang mewarisi cita-cita 
terbentuknya lapisan gigih bersaing di pasar bebas 
dan tidak akrab dengan birokrasi. borjuasi pribumi. 
Inilah kelompok sosial yang sering digambarkan 
akan menjadi basis bagi terbentuknya 
industrialisasi bahkan demokrasi di Indonesia, 
tetapi gambaran ini seperti diramalkan Geertz 
(1963) tidak pernah terbukti dan menjadi 
kenyataan. Komuntas santri tidak pernah muncul 
sebagai kekuatan borjuasi pribumi. Hingga 
Indoensia merdeka 1945, Indonesia tidak memiliki 
borjuasi pribumi yang kuat dan eksis tidak lapuk 
dimakan usia jaman. Sehinga eksperimen ekonomi 
oleh rezim politik berjalan lebih leluasa. Agenda 
ekonomi mudah berubah, tanpa kontinuitas karena 
tidak ada kelas menengah pribumi yang menjadi 
penyeimbang saudagar Tionghoa jelas tidak dapat 
mengambil peran ini (Muntholib 2008). 

Mereka, komunitas pedagang, pengrajin, 
pengusaha pribumi yang pada masa awal abad ke-
20 tergabung dalam Sarikat Dagang Islam sering 
disebut sebagai kelas menengah di Jawa. Sebab 
kegiatan ekonomi dan politik mereka merupakan 
pengontrol terhadap pemerintah kolonial dan 
merupakan perwujudan dari nilai-nilai 
entrepreneurship dalam arti sebenarnya, tetapi 

masa kejayaan kelas menengah ini berakhir seiring 
jatuhnya kolonialisme Belanda di Indonesia (Aina 
2018). Perang, revolusi, dan lintang pukang politik 
dan ekonomi telah menghilangkan kesempatan 
para wirausahawan merebut kembali tingkat 
kekuatan ekonomi kelas menengah ekonomi 
pribumi di masa lalu. 

Barangkali itulah sebabnya, diskursus kelas 
menengah yang begitu marak sepanjang paruh 
pertama dekade 1980-an lebih banyak berkonotasi 
politik. Selalu dalam setiap perbincangan waktu itu 
kelas menengah selalu ditekankan pada bagian 
aspek perannya ketimbang dari kriteria-kriteria 
kelas menengah itu sendiri peran itupun yang 
dimunculkan selalu bidang politik (Aina 2018). 
 
Akar Kelas Menengah 
 
Diskursus kelas menengah sebagaimana juga 
konsep kelas yang telah dikembangkan Karl Marx 
tidak bisa dilepaskan dari revolusi Industri yang 
terjadi di Eropa abad ke-17, suatu perubahan sosial 
dan politik, tetapi sekaligus menjadi awal 
perkembangan kapitalisme. Pada waktu itu sistem 
sosial masih bersifta feodal dengan stratifikasi: raja 
dan keluarga bangsawan berada di puncak 
piramida sosial, dibawahnya tuan tanah dan para 
pedagang, dan strata paling bawah adalah rakyat 
jelata (Yuliati 2018). Ketika revolusi inudtsri mulai 
mengguncang di Eropa, kelompok kedua itulah 
yang banyak berperan dalam proses perubahan 
besar tersebut. Lapisan sosial itu pula yang 
belakangan disebut sebagai kelas menengah lama 
atau bourgeoise. Marx melihat adanya pertentanag 
kelas (hubungan yang tidak seimbang) antara 
pemilik modal (kapitalis) dan pekerja (buruh). 
Ketidaksukaan Marx terhadap kapitalis meskipun 
Marx sendiri tidak bisa mengingkari 
kekagumannya pada kapitalisme - paralel dengan 
kebenciannya terhadap feodalisme. Nilai-nilai 
feodal yang diagung-agungkan raja dan kalangan 
bangsawan waktu itu dilihat Marx tidak lebih dari 
selubung ideologis kenyataan bahwa masyarakat 
feodal adalah masyarakatberdasarkan penghisapan 
manusia atas manusia lainnya. Di balik nilai-nilai 
feodalisme itu tersembunyi kerakusan atas yang 
hidup dari keringat, darah dan air mata rakyat jelata  
(Magnis Suseno 1999). 



R. Soeharso (Kewirausahaan Pribumi dan Kegagalan Suksesi: Pelajaran dari Perusahaan Rokok Keluarga Nitisemito di Kudus) 

 

39 

Ketika revolusi industri yang dilanjutkan 
dengan meluasnya kapitalisme berkembang 
semakin pesat dan kompleks, apalagi dengan 
adanya industri jasa dan tidak lagi memproduksi 
barang, maka teori Marx soal kelas menjadi agak 
problematis. Hari demi hari pengelolaan sistem 
politik, ekonomi, dan suprastruktur ideologi 
semakin diambil alih oleh munculnya kelas para 
ahli yang bergaji, manajer, pejabat, teknisi, dan 
profesional lainnya. Kelas sosial itulah yang 
kemudian disebut kelas menengah baru. Berbeda 
(modal) kelas menengah baru tersebut hidup dari 
gaji yang dengan kelas kapitalis yang hidup dari 
akumulasi keuntungan diperoleh dari keahlian 
yang mereka miliki, baik keahlian berdasarkan 
pendidikan tertentu maupun pengalaman panjang 
dalam suatu pekerjaan tertentu. Dengan lahirnya 
kelas sosial ini, maka muncullah percoalan teoritis 
dari kalangan Marx (Robison 2009). 

Itulah sebabnya konsep kelas menengah 
sebetulnya lebih dekat dengan tradisi Weberian 
ketimbang Marxian yang mendefinisikan kelas 
sebagai golongan sosial dalam masyarakat yang 
ditentukan oleh posisi tertentu dalam proses 
produksi. Analisa Weber tentang kelas lebih 
ditekankan pada posisi pasar yang berkaitan 
dengan hak pemilikan, kesejahteraan dan 
kesempatan-kesempatan hidup daripada bentuk 
hubungan terhadap alat-alat produksi karenanya 
kesejahteraan, pendapatan menjadi faktor yang 
pentingd alam struktur kelas. Weber tidak terlalu 
memperhatikan masalah konflik kelas tetapi lebih 
pada transformasi masyarakat dan otoritas politik 
dari istem tradisional, patrimonial dans ewenang- 
wenang ke sistem modern, rasional, dan teratur 
secara legal (Robison 2009). 

Menurut Tanter & Young (1996) kelas 
menengah tidak pernah seragam. bahw akelas 
menengah di Eropa memiliki peran yang signifikan 
dalam proses perubahan dan pembaruan sosial, 
ekonomi dan politik, hal ini memang sebagian dari 
faktas ejarah yang memang cukup dominan dalam 
wacana kelas menengah. Seperti dikatakan tadi 
kelas menengah memang tidaklah seragam. 
Mereka kadang-kadang bisa tampil sebagai 
oportunis, pejuang hak asasi manusia, atau bahkan 
sebagai aktivis radikal. Di Indonesia banyak yang 
berilusi bahwa kelas menengah haruslah seperti di 
Barat. 

Apakah kelas menengah di Indonesia (sebut 
saja begitu) dapat diharapkan menjadi agen 
perubahan. Kiranya terlalu dini untuk sekedar 
menyebutnya, bahwa kelas menengah Indonesia 
merupakan agen perubahan, apalagi memaksa 
menyamaratakan dengan yang terjadi di Barat. 
Kelas menengah di Indonesia sering dicap skeptis 
pada perubahan, kurang terlibat dalam isu isu 
politik, dan tidak memiliki orientasi politik yang 
tidak begitu jelas. Karena mereka tidak pernah 
mengakar dalam sejarah perpolitikan di Indonesia. 
Apalagi pada masa Orde Baru, yang jelas eksistensi 
mereka senantiasa di topang oleh birokrat dan juga 
oleh para pengusaha yang sangat pro pada 
pemerintah (Jati 2015). 

Karena itu, dengan skeptis Mahasin (1998) 
melihat bahwa kelas menengah indonesia, lebih 
berpeluang datang dari kalangan keluarga “white 
Collar”, atau dari kalangan priyayi. Mahasin 
(1998) juga melihat terjadinya proses 
pemborjuisan anak anak kaum santri atau 
priyayisasi santri atas dasar pemisahan trilogi, 
massa dikota Mojokuto menurut Clifford Geertz 
yang sangat melegenda itu. Seperti telah di ketahui 
Geertz dalam memahami perkembangan dan 
perubahan sosial politik Indonesia, menggunakan 
pendekatan kultural. 
 
Gagalnya Pembentukan Borjuasi Pribumi 
 
Kolonialisme Belanda di Indonesia eksistensinya 
didasarkan pada sektor bahan mentah atau barang-
barang primer. Tanah dan tenaga kerja untuk 
memproduksi barang ini diperoleh sebagai pajak 
langsung yang dikumpulkan oleh pemerintah 
kolonial. Pemerintah kolonial menguasai seluruh 
tanah yang ada. Baru pada 1870 dikeluarkan 
Undang-undang yang memberi izin tanah 
perkebunan disewakan pada pihak swasta (Mutiara 
& Purwaningsih 2016). Terjadi semacam dualisme 
dalam sektor pertanian: di satu pihak ada sektor 
perkebunan yang mengkespor hasil-hasilnya, di 
lain pihak ada sektor pertanian tradisional yang 
hasil-hasilnya dikonsumsikan sendiri. Sektor 
perkebunan dikuasai oleh orang-orang Eropa dan 
sektor yang memberi keuntungan tinggi. Sektor 
pertanian tradisional dikuasai oleh petani pribumi 
dan perkembangan sektor ini lambat. 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 30-48 | E-ISSN: 2443-0110 

 

40 

Sistem perekonomian kolonial tidak 
melahirkan kelas tuan tanah pribumi. Tanah 
perkebunan dikuasai oleh pengusaha- pengusaha 
Belanda dan orang-orang Eropa lainnya. Tentu saja 
ini merupakan gambaran yang sangat sederhana 
tentang kelompok. kelompok yang ada di dalam 
masyarakat saat itu  (Budiman 1984). 

Seperti diketahui Belanda adalah sebuah 
negara kecil. Untuk menguasai Hindia Belanda 
yang sangat luas, Belanda membutuhkan orang-
orang lokal untuk membantu mereka memerintah. 
Para bangsawan Jawa kemudian dipergunakan 
untuk tujuan ini. Tetapi tentunya pemerintah 
kolonial Belanda harus hati-hati supaya 
bangsawan-bangsawan Jawa ini tidak terlalu kuat 
sehingga dapat melawan mereka. Untuk ini 
digunakan politik devide et impera, mengadu 
domba dan menguasai (Aziz & Prabaswara 2022). 
Yang diadu domba adalah sesama bangsawan di 
kerajaan-kerajaan Jawa. Belanda aktif sekali 
membantu bangsawan yang satu melawan 
bangsawan yang lain. Bila bangsawan yang dibantu 
menang, maka secara bersama mereka memerintah 
rakyat di Jawa. Belanda mengakui kekuasaan 
tradisional bangsawan Jawa ini, bahkan 
melindunginya (Rizaldin 2024). Sebagai imbalan, 
Belanda menguasai tanah beserta para petaninya 
yang bekerja untuk Belanda sebagai bentuk 
pembayaran pajak. Belanda memperoleh hasil 
tanah tersebut. Kelompok lain yang diadu adalah 
antara kaum pedagang dan kaum bangsawan. Para 
bangsawan memiliki kekuasaan politik 
tradisionalnya, tetapi tidak kekuatan ekonomi. 
Kalau orang-orang Jawa memperoleh juga 
kekuatan ekonomi, maka mereka bisa menjadi 
ancaman bagi kekuasaan pemerintah kolonial. 
Karena itu, Belanda berusaha mencegah 
munculnya kaum pedagang di kalangan orang-
orang pribumi. 

Di balik itu, munculnya kekuatan ekonomi 
para bupati pesisir di Jawa, mereka melakukan 
perdagangan dengan para pedagang yang datang 
dari mancanegara, menimbulkan kekawatiran bagi 
para bangsawan Jawa yang ada dipedalaman. Maka 
kekuasaan para bupati pesisir ini diserang dan 
dihancurkan (Hartono & Handinoto 2005). 
Akibat dari ini adalah tidak terbentuknya kelas 
borjuasi yang kuat pada jaman kolonial. Orang-
orang Jawa khususnya dimana pengaruh 

pemerintah kolonial sangat besar, lebih suka 
menjadi dibirokrat daripada pedagang. kadang-
kadang kegiatan predagangan masih dianggap 
sebagai pekerjaan yang kurang terhormat, meski 
sikap itu kini telah bulai berubah (Budiman 1984). 
 
Bourgeoise Kelas Menengah Pedagang Muslim 
di Jawa 
 
Kelas menengah (borjuis) yang mendekati ciri 
kelas menengah lama pada jaman pra revolusi 
industri di Eropa sebetulnya juga ditemukan dalam 
sejarah awal bangsa ini pada jaman kolonial 
Belanda awal abad ke-20. Seperti halnya di negara-
negara sedang berkembang lainnnya, proses 
perkembangan golongan menengah di Indonesia 
juga dipengaruhi perkembangan kolonialisme. 
Kolonialisme Belanda selalu mematikan 
kemunculan embrio kelas menengah atau borjuis 
pribumi yang mulai muncul di masyarakat, yang 
ada saat itu adalah pedagang samudera dan para 
pengrajin industri kecil (Bulkin 1984a). Apabila 
dilihat dari segi teoritis masyarakat Indonesia tidak 
memiliki suatu kelas menengah dalam artian yang 
sebenarnya, yaitu satu kelompok manusia 
Indonesia yang benar-benar merdeka dalam 
pandangan politik dan memiliki kekuatan ekonomi 
yang mandiri dan menentukan. Dari segi ini maka 
golongan menengah yang lahir saat kolonial 
Belanda bercokol di Indonesia hanyalah borjuis 
kapitalis semu suatu kelas menengah yang tidak 
murni. 

Pada awal abad ke-20 memang ada jenis 
kelas menengah yakni kau pedagang dan pengrajin 
pribumi yang kemudian bergabung dengan Serikat 
Dagang Islam. Golongan inilah yang disebut oleh 
Muhaimin (1984) sebagai tonggak kelas 
menengah (borjuis) seperti di Barat. Sebab 
kegiatan ekonomi dan politik mereka merupakan 
kekuatan pengontrol terhadap pemerintah kolonial 
dan merupakan perwujudan dari nilai-nilai 
entrepreneurship dalam arti sebenarnya. Tetapi 
kelas menengah muslim ini tidak dapat bertahan 
cukup lama hanya sampai Indonesia merdeka, 
walaupun kini masih nampak bekas- bekasnya. 
Mereka tergantikan oleh kelompok Cina. 

Sebagai contoh dari kelahiran borjuis 
pedagang pribumi adalah komunitas masyarakat 
Kudus kulon. Seperti diketahui bahwa Kudus 



R. Soeharso (Kewirausahaan Pribumi dan Kegagalan Suksesi: Pelajaran dari Perusahaan Rokok Keluarga Nitisemito di Kudus) 

 

41 

merupakan suatu kota di Jawa Tengah utara tempat 
tumbuhnya pabrik-pabrik rokok. Pemilihan nama 
Kudus Al Quds artinya suci yang kemungkinan 
dikarenakan bahwa kota ini sejak lama telah 
menjadi pusat beberapa agama, yang kemudian 
diubah olh Wali untuk menunjukkan bahwa Islam 
telah mendominasi wilayah ini. Penduduk kota 
Kudus seperti layaknya kota-kota lain di Jawa 
memiliki variasi hidup keagamaan yang bermacam-
macam. Kenyataan ini terlihat dengan adanya 
beberapa daerah tertentu yang didominasi olejh 
kelompok-kelompok tertentu. Kawasan Kudus 
Barat yang terkenal dengan nama Kudus Kulon 
tempat makam para wali dan ulama mayoritas 
penduduknya terdiri dari paraa santri atau 
komunitas yang betul-betul membuktikan dirinya 
sebagai orang Islam dan senantiasa berusaha hidup 
sesuai dengan ajaran-ajaran Islam murni. 
Mayoritas masyarakat Kudus Kulon berprofesi 
sebagai pedagang yang sukses sebelum Indonesia 
merdeka dan dari wilayah inilah lahir raja kretek 
Nitisemito yang sangat terkenal itu. Kudus Kulon 
ini merupakan kota lama Kudus yang dibentuk 
oleh Sunan Kudus setelah dia menyingkir dari 
Demak akibat perseteruannya dengan Sunan 
Kalijaga. Kudus Timur merupakan wilayah yang 
heterogen. Di wilayah ini banyak hidup orang Cina, 
Kristen dan kebanyakan adalah kelas abangan. 
Kudus Kulon merupakan basis kuat pendukung 
partai Islam Masyumi. Sedangkan Kudus Timur 
merupakan basis pendukung dua partai nonIslam 
yaitu PKI dan PNI. Keadaan ini nampak dalam 
Pemilu 1955 (Castles 1967). 

Castles (1967) menyatakan bahwa diantara 
pengusaha- pengusaha sukses pribumi sering 
dihubungkan dengan santri- santri dari Kudus 
Kulon. Karakteristik yang menarik, yang diberikan 
kepada mereka antara lain: mereka adalah 
pengusaha- penguaha yang memiliki sikap 
sederhana, sanggup bekrja keras, usahawan yang 
cekatan dan terutama sekali adalah santri-santri 
yang salehd alam beribadah. Meskipun 
kebanyakan mereka dididik di sekolah-sekolah 
Islam tradisional, mereka cenderung berkembang 
menjadi bangsawan borjus yang sadar akan dirinya, 
yang berbeda dengan pegawai dan golongan elite 
Islam lai di kota Kudus. 

Kemunculan komunitas Kudus Kulon dapat 
dijelaskan bahwa politik Sunan Kudus, yang tetap 

ingin mempertahankan pesisir sebagai hegemoni 
kekuasaan telah mengalami kekalahan dengan 
dipindahkannya kerajaan Demak ke pedalaman. 
Hal ini mendorong Sunan Kudus untuk 
meninggalkan demak dan membentuk 
suatukomunitas tersendiri yaitu yang kemudian 
dikenal dengan nama Kudus Kulon. Peristiwa 
seperti ini dipandang sebagai gaya hidup alternatif 
dari Sunan Kudus akibat kekalahan politiknya. 
Walaupun begitu Sunan Kudus tidak dapat 
melahirkan bentuk konsolidasi baru yaitu 
bersatunya perdagangan, agama, dan kekuasaan 
secara sekaligus. Karena perdagangan pantai 
sendiri telah lenyap, dan konsolidasi politik sendiri 
jelas kalah oleh kekuatan pajang. Maka mekahirkan 
komunitas agama dan niaga di daratan adalah 
alternatif terakhir. 

Graaf (1985) mengatakan bahwa mengenai 
menetapnya penghulu Demak (yang dimaksud 
Sunan Kudus) yang menyingkir ke tempat-tempat 
kelompok kecil penduduk yang menghuni 
pedukuhan pada jalan lama menuju arah Timur 
(yang dimaksud adalah Kudus Kulon sekarang), 
mereka dapat bertahan hidup karena memperoleh 
penghasilan dari ladang di sekitarnya dan mulai 
merintis perdagangan yang dikelola oleh pengikut 
yang setia ketika Sunan kudus menjadi panglima 
perang dan pengikut Majapahit yang dulu 
ditaklukkan. Boleh jadi ada kelompok yang 
mengikuti Sunan Kudus, ini dapat dimengerti 
bahwa sebagian barisan santri yang bertempur di 
bawah Sunan Kudus melawan Wirasaba ikut juga 
bersama Sunan Kudus di dalam membentuk 
komunitas baru (Sardjono et al. 2015). 

Wilayah yang dibentuk oleh Sunan Kudus 
ini telah menjadi kota lama yang biasa disebut 
Kudus kulon oleh masyarakat Kudus. Kehidupan 
masyarakat Kudus Kulon hingga kini masih cukup 
ekslusif dan berbeda dengan masyarakat Kudus 
pada umumnya. Kudus Kulon besar menyimpan 
semangat dagang yang baik dan etos kerja yang 
tinggi mereka melihat bahwa bekerja itu sebagai 
ibadah, terbukti bahwa di masa lalu komunitas 
masyarakat Kudus Kulon adalah masyarakat yang 
kaya, apabila dibandingkan dengan masyarakat 
pada umumnya. Menentukan kalau masyarakat 
Kudus Kulon adalah masyarakat yang kaya adalah 
sangat mudah dengan mengamati perkampungan 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 30-48 | E-ISSN: 2443-0110 

 

42 

dan rumah-rumah mereka yang nampak akan 
kekayaannya itu (Sardjono et al. 2015). 

Masyarakat Kudus Kulon memang mandiri 
di bidang perekonomian mereka bekerja di bidang 
tenun, batik, perhiasan, barang antik, bordir, 
tembakau, pabrik tegel, dan pertokoan serta pabrik 
rokok kretek (Ihsan 2018). Seperti diketahui pada 
awal abad 20 kota Kudus mulai terkenal dengan 
industri rokoknya. Kelahiran industri rokok dapat 
dihubungkan dengan borjuis santri Jawa yang kuat 
modalnya karena berdagang kerajinan rumah 
tangga. Semangat dagang yang tinggi biasanaya 
muncul karena berbagai tantangan, harapan, 
kemungkinan yang menarik, jadi situasi dimana 
masyarakat bekerja dengan rajin, teliti, dedikasi 
dan ras atanggung jawab. Keadaan ini sudah 
terbentuk sejak Sunan Kudus membentuk wilayah 
itu. Maka boleh dikatakan bahwa pada awalnya 
masyarakat Kudus Kulon telah memiliki dasar 
dalam mentalitas yang sejak semula sudah cukup 
memadai (Bastomi 2019). Pergerakan dan 
perjalanan sejarah yang panjang dalam bentuk 
pergolakan-pergolakan politik jaman kerajaan 
Demak, kondisi sosiokultural cukup menyediakan 
ruang gerak mereka sebagai masyarakat oposan. 
Komunitas Kudus Kulon, tidak terbentuk oleh 
status Quo, atau rutinitas dalam kehidupan sosial 
politik yang bersifat mantap dan cenderung 
konservatif. 

Masyarakat Kudus Kulon selalu membentuk 
counter concept terhadap dominasi kerajaan 
pedalaman pada masa kolonial, mereka juga 
menciptakan model semacam ini sebagai lawan 
bagi pemerintah Belanda (Zamzami 2018). Maka 
kemunculan etos dagang bagi masyarakat Kudus 
Kulon adalah suatu karakter yang harus menjadi 
watak pelakunya. Sunan Kudus memang arsitek 
yang lahir sebagai tokoh yang inovatif, 
berpandangan ke depan yang kadang kala 
menyimpang dari patokan-patokan yang berlaku 
sebagai tokoh pembangkang dan termasuk pada 
kelompok yang ditolak. Sunan Kudus merasa 
sebagai pemimpin kelompok sosial yang tujuan 
dan nilai-nilai hidup kelompoknya tidak diakui 
secara adil oleh kelompok-kelompok lain (Castles 
1967). 

Bahkan menurut Geertz dalam setiap 
bukunya selalu menyatakan adanya kaitan yang 
kuat antara unsur duniawi dan unsur rohani. Dalam 

hubungan ini Geertz (1986) menafsirkan adanya 
keseimbangan antara mengejar kepentingan 
duniawi dengan nilai kebajikan agama Islam. 
Penafsiran ini justru banyak dijalankan oleh Islam 
reformis di kalangan pedagang Islam, terutama di 
belahan pesisir utara Jawa. Oleh karena itu 
konsepsi dari Clifford Geertz membenarkan 
adanya hubungan historis dan fungsional antara 
Islam dengan perdagangan. Pendapat-pendapat ini 
terutama termuat dalam bukunya “Mojokuto”. 

Di Mojokuto, muncul suatu proses 
pertumuhan dari nilai-nilai baru semacam 
economic ethic, yang pernah dikemukakan oleh 
Weber, yang memberi keleluasaan pada ekonomi 
yang lebih rasional untuk memainkan peran dalam 
kehidupan masyarakat. Sedangkan peneliti lain, 
Nakamura (2012) dengan lokasi penelitian kota 
Gede ternyata mempunyai watak tersendiri. 
Kemunculan reformisme Islam yang lahir dari 
masyarakat itu sendiri yang pada mulanya 
sepenuhnya berisi tradisi agama yanng sangat 
sinkretis. Para wirausahawan di sana sebelum 
Muhammadiyah datang adalah para pedagang 
yang bukan santri. Walauun begitu tidak dapat 
dipungkiri bahwa pernah terjadi proses simetris 
dan saling mendukung antara pertumbuhan satu 
pihak dengan Islam di pihak lain. Tetapi proses ini 
berakhir bersama jatuhnya kolonialisme Belanda 
pada 1942. Perang revolusi dan lintang pukang 
politik telah menghilangkan kesempatan para 
entrepreneur merebut kembali tingkat kekuatan 
ekonomi sebelum revolusi. Karena Islam memang 
tidak membawa keseragaman bentuk di Indonesia. 

Pandangan (Geertz 1960) kelompok Islam 
santri inilah yang paling potensial dan memiliki 
nilai-nilai tertentu mengembankan diri menjadi 
golongan entrepreneur yang kuat dan mandiri. 
Golongan ini diharapkan menjadi inti kelas 
menengah borjuis Jawa yang amat diperlukan 
untuk pembangunan dan pembaharuan sosial, 
ekonomi, politik serta kebudayaan. Tetapi pada 
kenyataannya kalau dilihat sejarah perkembangan 
kelas menengah di Idndonesia sesudah 
kemerdekaan, maka yang berkembang menjadi 
kelas menengah borjuis pribumi Jawa adalah dari 
kalangan birokrat, yang menurut konsep Weberian 
mereka tidak mempunyai nilai-nilai kultural yang 
diperlukan sebagai entrepreneur. 

 



R. Soeharso (Kewirausahaan Pribumi dan Kegagalan Suksesi: Pelajaran dari Perusahaan Rokok Keluarga Nitisemito di Kudus) 

 

43 

Masa Orde Baru 
 
Sangat meyakinkan, bahwa sejak sebelum 
kemerdekaan sampai dengan akhir dengan dekade 
enampuluhan, kelas menengah pedagang muslim 
atau juga para wirausahawan santri relatif 
mendominasi dunia perdagangan di negeri ini. 
Begitu dominannya sehingga banyak peneliti 
semacam Geertz (1960), seperti pernah 
disinggung di atas, seorang antropolog yang 
terkenal dengan teorinya abangan santri, dan 
priyayi, dalam masyarakat Jawa itu. Clifford Geetz 
senantiasa melekatkan aktivitas perdagangan 
dengan kelompok santri. Sehingga dapat dikatakan 
bahwa kalau priyayi senantiasa mendominasi 
sektor kepegawaian negara, dan abangan itu 
mendominasi sektor pertanian, sedangkan 
kelompok santri itu mendominasi kelompok dunia 
usaha. 

Nakamura, juga seorang antropolog, dalam 
bukunya “the Crescent Arises over The Banyan 
Tree”, menyatakan bahwa pusat-pusat kaum di 
bagian bagian kota yang biasanya disebut kauman 
yang terdapat di kota-kota di Jawa ini, senantiasa 
juga menjadi pusat pusat perdagangan dan 
industri. Kantung kantung santri yang tinggal di 
Kudus, Pekajangan, Laweyan, dan kajen, Kota 
Gede dan yang lainnya, itu terkenal memiliki 
semangat dagang yang militan, dengan etos kerja 
yang tinggi, yang selalu menggeluti bidang 
perdagangan dan perniagaan. Muhaimin (1991), 
sarjana politik yang sempat melejit namanya lewat 
kasus buku nya yang berjudul “Bisnis dan politik” 
(1991), buku ini menemukan bahwa di Jawa ada 
beberapa bagian daerah basis entrepreneur yang 
kegiatan ekonominya sangat dinamis, yaitu daerah-
daerah yang beranggotakan golongan masyarakat 
golongan santri. Daerah daerah tersebut misalnya 
pekajangan, kota Gede dan karang kajen. 

Pada masa Orde Baru, hampir semua 
pedagang dan pengusaha yang berasal dari 
kalangan abangan dan priyayi tumbuh serta 
bergerak di sektor-sektor yang “berlemak”, tidak 
kompetitif dan tidak mengandung resiko dan 
mendapat perlindungan dari pemerintah. Di 
samping itu umumnya mereka berkembang karena 
didukung fasilitas politik atau oleh keahlian 
entrepreneurship golongan lain (Untarawati 
2024). Golongan borjuis kelas menengah 

pedagang muslim Jawa sempat jaya di awal abad 
ke-20, di masa Orde Baru hanya tersisa kecil saja 
yang dapat bertahan dan berkiprah pada tingkat 
nasional dengan kekuatan sendiri. Dari sini hanya 
tersisa sejumlah kecil saja yang dapat bertahan dan 
dapat dikatakan bahwa asumsi Geertz (1963) 
dalam bukunya di lapangan telah menemukan 
kenyataan yang berlainan. Sebab yang menjadi 
penggerak pertumbuhan serta perubahan ekonomi 
dan sosial paling tidak dalam jangka pendek adalah 
bukan kelas menengah borjuis pribumi muslim 
seperti yang dikatakan Geertz tetapi kelas 
menengah borjuis pribumi muslim yang kadar 
independensinya amat lemah serta terbatas. 

Pada masa Orde baru, hambatan 
pertumbuhan dan pengembangan usaha kelas 
menengah dari santri, bukan sekedar nilai kultural 
yang patrimonial, sistem “bazaar” yang tidak 
rasional dan tidak memungkinkan golongan santri 
bersaing melawan kekuatan asing multinasional 
maupun kekuatan sektor negara serta swasta yang 
mendapat hak monopoli (Muhaimin 1984). 
Namun potret borjuis kelas menengah seperti itu 
mulai sedikit berubah ketika rezim Orde Baru 
mulai goyah oleh gelombang reformasi pada awal 
1988. Kelas profesional dan pro status quo seolah 
tidak ketinggalan untuk melakukan aksi bagaimana 
terlihat pada detik-detik terakhir kekuasaan Orde 
Baru. Ketika mulai terkuaknya era reformasi, 
dimana ikim kebebasan dan keterbukaan relatif 
lebih baik daripada sebelumnya. Tesis-tesis 
perubahan tentang borjuis kelas menengah 
dipastikan akan muncul ke permukaan. Apakah 
iklim yang sudah berubah itu membawa pada 
pertumbuhan dan perubahan pada kelas menengah 
akan menjadi lebih kuat, mandiri, dan independen 
karena kooptasi kekuasan rezim Orde Baru telah 
menghilang. Seperti diketahui bahwa mandulnya 
kelas menengah dewasa ini bukan saja karena 
adanya kooptasi kekuasaan, juga karena faktor 
budaya patrimonial yang masih begitu kuat. 
Pejabat birokrasi tidak ubahnya seperti Patron dan 
masyarakat adalah Client. Hubungan keduanya 
tidak didasarkan pada rasionalitas birokrasi 
modern tetapi lebih pada hubungan personal 
dengan pejabat yang bersangkutan. Karena itu, 
eksistensi kelas menengah tidak semata- mata 
ditentukan oleh dirinya sendiri tetapi juga oleh 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 30-48 | E-ISSN: 2443-0110 

 

44 

budaya politik yang melingkupinya (Untarawati 
2024). 

Sampai sekarang ini keberadaan kelas 
menengah atau kelas borjuis seperti di Barat untuk 
Indonesia masih seperti ruang kosong yang masih 
belum menemukan format jawaban yang pasti. 
Beragam pendekatan serta skenario yang 
mengikutinya telah dikemukakan untuk mencoba 
memecahkan teka-teki tentang kelas menengah 
tersebut. Namun demikian, kelas menengah tetap 
menjadi sesuatu yang absurd dan masih 
menampakkan dirinya yang samar. 

Perkembangan kelas menengah borjuis 
pribumi Jawa tidak normal, karena di jaman 
kolonialisme Belanda bercokol di Indonesia, kaum 
pribumi hanya diberi peranan sekunder bahkan 
kalau bisa dihabisi. Sementara di lapangan 
ekonomi peranan diberikan kepada kelas 
Tionghoa. Hanya beberapa saja yang sempat 
mencuat seperti di Kudus Kulon, Pekajangan dan 
Kota Gede. Pada masa setelah Indonesia merdeka 
kelas menengah borjuis pribumi dari pedagang 
muslim tidak ada yang menghasilkan kelas 
wirausaha yang kuat, sedangkan jaringan yang kuat 
adalah antara pengusaha dengan penguasa Orde 
Baru (Untarawati, 2024). Justru anak-anak borjuis 
pribumi pedagang muslim beralih menjadi birokrat 
atau profesinal setelah mengenyam pendidikan 
tinggi. 

 
Runtuhnya Kerajaan Bisnis Nitisemito 
 
Keruntuhan kerajaan rokok Nitisemito di Kudus 
merupakan fenomena yang menggambarkan 
kompleksitas dinamika suksesi dalam perusahaan 
keluarga yang beroperasi dalam bidang sosial, 
ekonomi, dan politik Indonesia masa kolonial dan 
pascakolonial. Nitisemito, seorang pengusaha 
pribumi yang berhasil menggabungkan inovasi 
teknologi mesin industri dengan strategi 
pemasaran kreatif, mampu membangun monumen 
bisnis rokok kretek besar dan berpengaruh. Namun 
demikian, setelah wafatnya pada 1953, 
keberlanjutan bisnis ini menghadapi hambatan 
serius, terutama dalam peralihan kepemimpinan 
perusahaan yang tidak efektif di generasi 
penerusnya. Studi (Nurwanti 2009) 
mengindikasikan bahwa faktor internal keluarga, 
seperti konflik dan ketidaksiapan generasi 

penggantinya, serta tekanan dari rezim kolonial, 
menjadi faktor utama keruntuhan sisa kejayaan 
perusahaan tersebut. 

Dalam kajian sosial ekonomi Indonesia 
kolonial awal abad ke-20, kelas menengah Muslim 
memainkan peran vital meskipun keberadaannya 
relatif terbatas. Berdasarkan pengamatan (Jati 
2016) dan (Syafaah 2018)., kelas borjuis pribumi 
terdiri dari birokrat tingkat menengah seperti lurah 
dan bupati yang dicengkeram oleh sistem kolonial 
Belanda. Mereka juga dibatasi oleh kebijakan yang 
menghilangkan opsi kepemilikan tanah dan 
kewenangan ekonomi. Kondisi ini menciptakan 
stagnasi dalam perkembangan kelas menengah 
pribumi, khususnya dalam bisnis dan 
kewirausahaan pribumi. Namun, munculnya 
tokoh-tokoh seperti Nitisemito menggambarkan 
adanya pengecualian bagi pemahaman tentang 
kelas menengah Muslim jaman kolonial tersebut. 

Menurut pandangan (Robison 2009), kelas 
menengah pribumi, termasuk pengusaha santri 
Muslim. Kelompok ini menghadapi tekanan kuat 
monopoli ekonomi dari pengusaha Tionghoa dan 
kendali pemerintah kolonial. Pendekatan 
Weberian menawarkan kerangka teoritik yang 
menekankan bahwa transformasi sosial dan 
ekonomi tercermin melalui posisi kelas menengah 
dalam pasar, pendapatan, dan hak kepemilikan, 
yang dipengaruhi oleh hubungan kultural dan 
struktural. Nitisemito, berhasil menembus 
dominasi ini, sekaligus menunjukkan keterbatasan 
yang melekat dalam sistem sosial kolonial. Namun, 
ketidakmampuan generasi penerusnya untuk 
melanjutkan keberhasilan usaha menghentikan 
kontinuitas bisnis keluarga. 

Akar historis Kudus Kulon sebagai sebuah 
kota Muslim santri yang aktif secara ekonomi dapat 
dipahami dalam mengkaji kesuksesan dan 
kegagalan kerajaan rokok Nitisemito. Graaf (1985) 
dan Castles (1967) mengemukakan bahwa kota ini 
pernah menjadi pusat perdagangan Islam sejak 
masa awal kolonial. Etos kerja yang tinggi, 
dikombinasikan dengan nilai-nilai agama dan 
budaya santri, menciptakan modal sosial yang 
mendukung perkembangan usaha-usaha kecil 
sampai menengah. Nitisemito memanfaatkan 
modal sosial ini serta inovasi teknologi untuk 
mencapai keberhasilan bisnis dan mengubah wajah 



R. Soeharso (Kewirausahaan Pribumi dan Kegagalan Suksesi: Pelajaran dari Perusahaan Rokok Keluarga Nitisemito di Kudus) 

 

45 

Kudus Kulon sebagai arena kontestasi kelas dan 
ekonomi yang unik. 

Namun, seperti yang diungkapkan oleh 
Mahasin (1998) dan Untarawati (2024), kelas 
menengah Muslim ini tidak berhasil 
bertransformasi menjadi kelas borjuis yang 
mandiri dan berkelanjutan pada masa 
pascakolonial dan Orde Baru. Kondisi sosio-politik 
saat itu, termasuk kebijakan ekonomi yang 
berpihak pada birokrat dan pengusaha pro-
pemerintah, serta sistem ekonomi rente dan 
nepotisme, menghambat perkembangan 
wirausaha tradisional. Konsep pemborjuisan anak-
anak santri atau priyayisasi santri yang diarahkan ke 
birokrasi menyiratkan penyerahan potensi 
kewirausahaan ke ranah pemerintahan, bukan 
dunia bisnis. Hal ini berimplikasi langsung 
terhadap lemahnya kelanjutan penerus perusahaan 
keluarga seperti milik Nitisemito. 

Geertz (1960, 1986) melalui kajian etnografi 
di Mojokuto dan kota-kota lain di Jawa, 
menegaskan adanya hubungan antara nilai agama 
Islam santri dengan etos kerja dan praktik 
ekonomi. Ia menyatakan bahwa santri berpotensi 
menjadi inti kelas menengah yang mandiri dan ulet 
berwirausaha. Namun, realitas empiris di Kudus 
dan wilayah lain menunjukkan adanya kegagalan 
transformasi kelas menengah Muslim ini menjadi 
kekuatan ekonomi modern. Hal ini terutama 
terjadi karena tekanan struktural kolonial dan 
pragmatisme ekonomi nasional pascakolonial yang 
tidak mengakomodasi bisnis tradisional untuk 
berkembang secara optimal. 

Selanjutnya, keruntuhan kerajaan 
Nitisemito juga dapat ditafsirkan sebagai refleksi 
dari kegagalan pembentukan kelas borjuasi 
pribumi yang kuat selama masa kolonial dan 
pascakolonial, seperti dijelaskan oleh Budiman 
(1984) dan Aziz & Prabaswara (2022). 
Pemerintah kolonial secara sengaja merekayasa 
struktur sosial politik dengan menerapkan politik 
divide et impera terhadap kelas penguasa lokal dan 
pedagang pribumi untuk mencegah munculnya 
ancaman ekonomi dan politik terhadap dominasi 
kolonial. Hal ini menimbulkan dualisme yang 
melukai potensi perkembangan kelas menengah 
Muslim sebagai agen ekonomi yang mandiri. 

Keunikan komunitas Kudus Kulon sebagai 
basis kelas menengah Muslim dan pengusaha santri 

memberikan gambaran bahwa inisiatif sosial 
budaya dan ekonomi dapat menghasilkan oposisi 
terhadap pemerintah kolonial. Namun, 
sebagaimana dijelaskan oleh Nakamura (2012) 
dan Muhaimin (1991), kekuatan dan pengaruh 
kelompok ini masih terbatas dan mudah tergerus 
oleh arus perubahan politik dan ekonomi nasional, 
terutama pada masa revolusi dan Orde Baru. 
Transformasi politik dan ekonomi yang seringkali 
eksklusi membawa dampak negatif terhadap 
kesinambungan bisnis keluarga Nitisemito. 

Di masa Orde Baru, seperti diuraikan oleh 
Untarawati (2024), kelas menengah Muslim 
tradisional menghadapi tekanan sistemik dari 
kebijakan pemerintah yang mendukung oligarki 
birokrasi dan kelompok bisnis yang berafiliasi 
dengan pemerintahan. Sistem ekonomi rente dan 
kolusi memperkuat monopoli modal dan 
menghambat pertumbuhan kewirausahaan 
independen. Dampaknya keberadaan kelas 
menengah Muslim yang mandiri menjadi sangat 
terbatas dan banyak yang berubah haluan ke karir 
birokrasi atau profesional, sehingga memperkecil 
peluang kelangsungan kerajaan bisnis keluarga 
seperti bisnis Nitisemito. 
 
Simpulan 
 
Nitisemito kerap disebut sebagai “Raja Kretek” 
oleh media massa. Hingga kini namanya masih 
sering muncul dalam surat kabar, majalah, dan 
media elektronik, meskipun ia telah lama wafat. 
Hal ini menunjukkan bahwa Nitisemito menjadi 
kebanggaan dan simbol keberhasilan wirausaha 
bumiputra, serta layak dipandang sebagai local 
hero bagi masyarakat Kota Kudus. Pembangunan 
ekonomi Kudus banyak ditopang oleh sejarah dan 
tradisi kewirausahaan masyarakatnya sendiri, salah 
satunya melalui keteladanan semangat dagang 
Nitisemito yang kuat dan visioner. Oleh karena itu, 
masyarakat Kudus yang ingin terus berkembang 
secara ekonomi seharusnya mampu mengambil 
pelajaran dari perjalanan hidup dan kejayaan 
perusahaan rokok M. Nitisemito. Tidak adanya 
keberlanjutan usaha keluarga Nitisemito menjadi 
refleksi penting bahwa perusahaan keluarga harus 
mempersiapkan proses kaderisasi kepemimpinan 
yang didukung penuh oleh seluruh anggota 
keluarga. Kaderisasi tersebut idealnya 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 30-48 | E-ISSN: 2443-0110 

 

46 

mempertimbangkan kemampuan, pendidikan, dan 
pengalaman agar keberlangsungan perusahaan 
dapat terjamin. 
 
Referensi 
 
Abdullah, T. 1982. Agama, Etos Kerja, dan 

Perkembangan Ekonomi. LP3ES. 
Aina, Q. 2018. “Membaca Kelas Menengah 

Muslim Indonesia.” Jurnal 
Politik 3(2). https://doi.org/10.7454/jp.v3
i2.1091. 

Akhmad, N. M., dan Yuliati. 2022. “Pengaruh 
Peralihan Kekuasaan Industri Rokok di 
Kudus hingga Modernisasi Industri Rokok 
Kudus Tahun 1918–1964.” Jurnal Integrasi 
dan Harmoni Inovatif Ilmu-Ilmu Sosial 
(JIHI3S) 2(10): 945–
952. https://doi.org/10.17977/um063v2i1
02022p945-952. 

Alie, C. P., dan D. Suwandono. 2013. “Pengaruh 
Perkembangan Perkotaan terhadap 
Morfologi Kampung Kauman Kota 
Semarang.” Jurnal Ruang 1(1): 151–160. 

Aziz, M. R., dan S. S. Prabaswara. 2022. “Divide et 
Impera in the Banten Sultanate: The 
Political Succession of Sultan Haji and 
VOC’s Pepper Monopoly in the 17th and 
18th Centuries.” Sunan Kalijaga: 
International Journal of Islamic 
Civilization 5(2): 130–152. 

Bastomi, H. 2019. “Filosofi Gusjigang dalam 
Dakwah Pengembangan Masyarakat 
Kudus.” Community Development: Jurnal 
Pengembangan Masyarakat Islam 3. 

Budiman, A. 1984. Demokrasi Kelas Menengah 
Indonesia. Kompas. 

Bulkin, F. 1984a. Kapitalisme, Golongan 
Menengah dan Negara: Sebuah Catatan 
Penelitian. 

Bulkin, F. 1984b. “Negara, Masyarakat dan 
Ekonomi.” Prisma 8. 

Burger, D. H. 1983. Perubahan-perubahan 
Struktur dalam Masyarakat Jawa. Bharata 
Karya Aksara. 

Castles, L. 1967. Religion, Politics, and Economic 
Behavior in Java: The Kudus Cigarette 
Industry. Southeast Asian Studies, Yale 
University. 

Geertz, C. 1960. The Religion of Java. University 
of Chicago. 

Geertz, C. 1963. Peddlers and Princess: Social 
Change and Economic Modernization in 
Two Indonesian Towns. University of 
Chicago Press. 

Geertz, C. 1986. Mojokuto: Dinamika Sosial 
Sebuah Kota di Jawa. PT. Pustaka Grafiti 
Pers. 

Gottschalk, L. 2006. Mengerti Sejarah. UI Press. 
Graaf, D. 1985. Kerajaan-kerajaan Islam di Jawa. 

Terj. Pustaka Grafiti Pers dan KITLV. PT. 
Pustaka Grafiti Pers. 

Hana, M. Y. 2018. “Dinamika Sosio-Ekonomi 
Pedagang Santri dalam Mengembangkan 
Industri Kretek di Kudus, 1912–
1930.” JUSPI: Jurnal Sejarah Peradaban 
Islam 2(1): 15-35 
http://dx.doi.org/10.30829/j.v2i1.1420  

Hartono, S., dan Handinoto. 2005. “Alun-Alun 
dan Revitalisasi Identitas Kota 
Tuban.” Dimensi Teknik 
Arsitektur 33(1). http://puslit.petra.ac.id/
~puslit/journals/. 

Ihsan, M. 2018. “Gusjigang: Karakter 
Kemandirian Masyarakat Kudus 
Menghadapi 
Industrialisasi.” Iqtishadia 10(2): 
153. https://doi.org/10.21043/iqtishadia.v
10i2.2862. 

Jahar, A. S. 2015. “Transformasi Gerakan 
Ekonomi Islam 
Kontemporer.” Miqot 39(2). 319-340 
http://dx.doi.org/10.30821/miqot.v39i2.2
8  

Jati, W. R. 2015. “Tinjauan Buku Rekonfigurasi 
Politik Kelas Menengah Indonesia.” 41(2): 
11–12. 
https://doi.org/10.14203/jmi.v41i2.257  

Jati, W. R. 2016. “Kelas Menengah dalam Bingkai 
Middle Indonesia.” Jurnal 
Politik 1(2). https://doi.org/10.7454/jp.v1
i2.1125. 

Jonge, H. de. 1989. Agama, Kebudayaan, dan 
Ekonomi: Studi Interdisipliner Tentang 
Masyarakat Madura. Rajawali Press. 

Kuntowijoyo. 1985. Muslim Kelas Menengah di 
Indonesia dalam Mencari Identitas 1910–
1950. Prisma. 



R. Soeharso (Kewirausahaan Pribumi dan Kegagalan Suksesi: Pelajaran dari Perusahaan Rokok Keluarga Nitisemito di Kudus) 

 

47 

Kurniawan, G. F., Warto, dan L. A. Sutimin. 2019. 
“Dominasi Orang-Orang Besar dalam 
Sejarah Indonesia: Kritik Politik 
Historiografi dan Politik Ingatan.” Jurnal 
Sejarah Citra Lekha 4(1): 36–52. 

Magnis Suseno, F. 1999. Pemikiran Karl Marx: 
Dari Sosialisme Utopis ke Perselisihan 
Revisionisme. Gramedia Pustaka Utama. 

Mahasin, A. 1998. Priyayisasi Santri. Himmah. 
Mughits, A. 2004. “Berakhirnya Mitos Dikotomi 

Santri-Abangan.” Millah Iii(2). 
https://journal.uii.ac.id/Millah/article/vie
w/7024 

Muhaimin, Y. 1984. “Politik Penguasa Nasional 
dan Kelas Menengah Indonesia.” Prisma. 

Muhaimin, Y. 1991. Bisnis dan Politik: 
Kebijaksanaan Ekonomi Indonesia 1950–
1980. Lembaga Penelitian, Pendidikan, dan 
Penerangan Ekonomi dan Sosial. 

Muntholib, A. 2008. “Melacak Akar Rasialisme di 
Indonesia dalam Perspektif 
Historis.” Forum Ilmu Sosial 35. 

Mutiara, T. D., dan S. M. Purwaningsih. 2016. 
“Suikersyndicaat Hindia Belanda 1870–
1941.” Avatara, e-Journal Pendidikan 
Sejarah 4(3): 656-663. 
https://ejournal.unesa.ac.id/index.php/ava
tara/article/view/15602  

Muttaqin, H. 2011. “Perkembangan Etiket Batik 
di Kauman Surakarta Tahun 1950–
1970.” Dewa Ruci 7. 

Nakamura, M. 2012. The Crescent Arises over the 
Bayan Tree: A Study of Muhammadiyah 
Movement in a Central Javanese Town, 
1910–2010. ISEAS Press. 

Nitisemito, A. S. 1980. Raja Kretek Nitisemito. 
Nurjanah, F., dan A. Saputra. 2021. “Strategi 

Spasial Kalangan Tionghoa di Kauman 
Surakarta.” Jurnal Arsitektur 
NALARs 20(1). 

Nurwanti, Y. H. 2009. “Eksistensi Industri Rokok 
Kretek Kudus: Tjap Bal Tiga Hm. 
Nitisemito dalam Lintasan 
Sejarah.” Jantra IV(8). http://www.bpsnt-
jogja.info. 

Post, P. 1996. “The Formation of the Pribumi 
Business Élites in Indonesia, 1930s–
1940s.” Bijdragen Tot de Taal Land-En 

Volkenkunde 152: 609–632. 
https://www.jstor.org/stable/27864798  

 
Prayoga, K., J. Mariyono, dan A. Firdauzi. 2025. 

“De Kretek Konning from Kudus: H. M. 
Nitisemito’s Business Mindset and Strategy 
against Foreign Business Hegemony in the 
Dutch East Indies.” Multidisciplinary 
Science Journal 7(8): 
2025359. https://doi.org/10.31893/multis
cience.2025359. 

Rizaldin, I. 2024. “Empat Pejabat Tinggi Pesisir: 
Relasi Ingabehi Wangsareja dengan 
Mataram dan VOC pada Pertengahan Abad 
ke-17.” ESTORIA 5(1). 

Robison, R. 2009. Indonesia: The Rise of Capital. 
Equinox Publishing. 

Sardjono, A. B., S. Nugroho, dan D. E. Prianto. 
2015. “Ruang Dagang di Kota Lama 
Kudus.” Modul 15(1): 1-12. 
https://doi.org/10.14710/mdl.15.1.2015.1
-12  

Sobary, M. 2007. Kesalehan Sosial. LkiS. 
Soedarmono. 1987. “Munculnya Kelompok 

Pengusaha Batik di Laweyan pada Abad 
XX.” 

Sonhaji, M., dan F. H. Maulida. 2020. 
“Komunikasi Politik dan Kecenderungan 
Pilihan Partai Kaum Santri dan Abangan 
pada Pemilu 1955.” Nimak: Journal of 
Communication 4. http://jurnal.umt.ac.id/
index.php/nyimak. 

Supratno, E. 2023. “Pers dan Penyebaran Benih 
Nasionalisme: Filantropi Pengusaha Rokok 
Kretek Kudus untuk Pers Bumiputera Masa 
Kolonial.” Mozaik: Kajian Ilmu 
Sejarah 14(1). 

Syafaah, A. 2018. “Kelas Sosial dalam Sistem 
Landeliijk Stelsel Masa Raffles (1811–
1816).” Tamaddum 6(1): 133-46 
http://dx.doi.org/10.24235/tamaddun.v6i
1.3252  

Tanter, R., dan K. Young. 1996. Politik Kelas 
Menengah Indonesia. LP3ES. 

Untarawati, D. 2024. “Kronisme, Korupsi, dan 
Militerisme di Era Orde Baru.” Indonesian 
Journal of History and Islamic 
Civilization 1. 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (1) 2025: 30-48 | E-ISSN: 2443-0110 

 

48 

Weber, M. 2006. Etika Protestan dan Spirit 
Kapitalisme. Pustaka Pelajar. 

Wibowo, G. A. 2011. “Pendidikan dan Perubahan 
Sosial di Mangkunegaran Surakarta 1912–
1940.” Agastya 1(2). 

Widiyanta, D. 2010. “Keberadaan Etnis Cina dan 
Pengaruhnya dalam Perekonomian di Asia 
Tenggara.” Mozaik V(1). 

Yuliati, D. 2018. “Nasionalisme Buruh versus 
Kolonialisme: Suatu Kajian tentang 
Gerakan Buruh di Semarang pada Awal 
Abad XX.” ANUVA 2(2): 213–224. 
https://doi.org/10.14710/anuva.2.2.213-
224  

Zamzami, R. 2018. “Sejarah Agama Islam di 
Kerajaan Mataram pada Masa Panembahan 
Senapati, 1584–1601.” JUSPI: Jurnal 
Sejarah Peradaban Islam 2(2): 154-165. 
http://dx.doi.org/10.30829/j.v2i2.1519  


