
Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 149-159 | E-ISSN: 2443-0110  

 

149 

Pemaknaan Gerakan Maskulin pada Ibing Pencug: Sebuah Telaah Historis 
 

Asep Saepudin1*, Ela Yulaeliah2, Mukhamad Agus Burhan3 
 

1Jurusan Seni Karawitan, Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia Yogyakarta 
2Jurusan Etnomusikologi, Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia Yogyakarta 

3Jurusan Seni Lukis, Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia Yogyakarta 
Jl. Parangtritis Km. 6.5 Sewon, Kabupaten Bantul, Daerah Istimewa Yogyakarta - Indonesia 

 
*Penulis korespondensi: asepisiyogya@gmail.com 
DOI: https://doi.org/10.14710/jscl.v10i2.76355 

 
 

 
 

Abstract 
 

This research has two objectives. First, it analyzes the meaning of pencug dance in relation to the artists’ history, social background, 
and cultural context. Second, it explores how functional art theory can be applied to study pencug performances. Pencug dance is 
an improvisational form performed in Karawang-style Jaipongan. It is unique because, although performed by female dancers, it 
exhibits a masculine character, unlike Bandung-style Jaipongan, which typically reflects feminine traits. The study employs 
a historical method combined with Erwin Panofsky’s iconographic-iconological approach, including field and library research 
(heuristics), criticism, interpretation, and historiography. The research was conducted in Karawang, West Java, using the Namin 
Group as the sample. The findings show that Panofsky’s theory can analyze performing arts through three stages. First, the pre-
iconographic description focuses on the textual aspects of pencug dance movements, highlighting the masculine style typical of 
Karawang performances. Second, iconographic analysis examines themes and concepts, revealing a populist theme and a focus on 
improvisation and spontaneity. Third, iconological interpretation considers the symbolic meaning of pencug dance, informed by 
the artists’ experiences and the historical and cultural background of the Karawang community. The study concludes that the 
masculine character of pencug dance originates from the self-defense practices of the Karawang jawara. Historically, these warriors 
developed agility, combat skills, and expertise in machetes, martial arts, and Pencak Silat to respond to disturbances during the 
royal, colonial, and post-independence periods. These self-defense techniques later transformed into pencug dance movements, 
such as kepret, tajong, gunting, pasang, pukul, tendang, siku, and tangkis, which became integral to Karawang-style Jaipongan. 
 
Keywords: Pencug Dance; Jaipongan; Iconography; Iconology; Masculine Character; Indonesian Performing Arts. 

 
Abstrak 

 
Penelitian ini memiliki dua tujuan. Pertama, menganalisis makna tari pencug berdasarkan sejarah, latar sosial, dan konteks budaya 
para senimannya. Kedua, menelaah bagaimana teori seni fungsional diterapkan dalam penelitian pertunjukan pencug. Tari pencug 
merupakan bentuk tari improvisasi yang ditampilkan dalam Jaipongan gaya Karawang. Tari ini unik karena, meskipun dibawakan 
oleh penari perempuan, memiliki karakter maskulin, berbeda dengan Jaipongan gaya Bandung yang umumnya bersifat feminin. 
Penelitian ini menggunakan metode sejarah yang dipadukan dengan pendekatan ikonografi-ikonologi Erwin Panofsky, mencakup 
pencarian data lapangan dan pustaka (heuristik), kritik sumber, interpretasi, dan historiografi. Penelitian dilakukan di Karawang, 
Jawa Barat, dengan Kelompok Namin sebagai sampel. Hasil penelitian menunjukkan bahwa teori ikonografi dan ikonologi dapat 
menganalisis objek seni pertunjukan melalui tiga tahap. Pertama, deskripsi pra-ikonografis yang menekankan aspek tekstual gerak 
tari pencug, menampilkan karakter maskulin khas pertunjukan Karawang. Kedua, analisis ikonografis yang membahas tema dan 
konsep, menunjukkan bahwa tari pencug memiliki tema populis dan konsep improvisasi atau spontanitas. Ketiga, interpretasi 
ikonologis yang menelaah makna simbolik tari pencug, berdasarkan pengalaman seniman serta latar sejarah dan budaya masyarakat 
Karawang. Penelitian ini menyimpulkan bahwa karakter maskulin tari pencug berasal dari praktik bela diri para jawara Karawang. 
Secara historis, jawara mengembangkan ketangkasan, keterampilan bertempur, dan keahlian menggunakan golok, seni bela diri, 
serta Pencak Silat untuk menghadapi gangguan pada masa kerajaan, kolonial, dan pasca-kemerdekaan. Praktik bela diri ini 
kemudian diubah menjadi gerakan tari pencug, seperti kepret, tajong, gunting, pasang, pukul, tendang, siku, dan tangkis, yang 
menjadi bagian integral dari Jaipongan gaya Karawang. 
 
Kata Kunci: Tari Pencug; Jaipongan; Ikonografi; Ikonologi; Karakter maskulin; Seni pertunjukan Indonesia. 
 

Diterima/ Received: 23 Juli 2025; Direvisi/ Revised: 30 Januari 2026; Disetujui/ Accepted: 31 Januari 2026 



Asep Saepudin et al. (Pemaknaan Gerakan Maskulin pada Ibing Pencug: Sebuah Telaah Historis) 

 

150 

Pendahuluan 
 
Keberadaan perempuan dalam berkehidupan dan 
berbudaya, memiliki peran sangat penting. Sosok 
perempuan menjadi subjek, mandiri, dan memiliki 
peranan dalam masyarakat (Yuliawati 2018). 
Perempuan hadir dalam  panggung  arena  agama 
(Melamba 2020), memiliki posisi strategis dalam 
struktur adat dan ekonomi (Husain et al. 2021), 
benteng keluarga (Zahrok & Suarmini 2018), 
sebagai ketahanan nasional (Rumbekwan & 
Tanamal 2023), berperan dalam pertanian (Putri 
& Anzari 2021), politik (Mandasari 2023), dan 
lain-lain. Pada masa revolusi, perempuan  bahkan 
menjadi aktor pertama dalam  pertahanan pangan 
di Indonesia (Ningsih 2024).  

Begitu juga dalam pertunjukan, 
perempuan merupakan sosok yang sangat penting 
keberadaanya.  Perempuan dengan tubuhnya, 
memiliki daya tarik dapat menjadi pusat budaya, 
bahkan sumber kekuatan (Gill, 2017), baik dalam 
gerak dan suara, (Windrowati, 2018), musik 
(Wirandi & Sukman, 2022), termasuk dalam tari 
(Andiana, 2022). Kehadiran perempuan dalam 
pertunjukan tari ada di mana-mana di belahan 
dunia ini. Perempuan memberi kontribusi yang 
sangat besar untuk menentukan perkembangan 
dan perubahan tari, baik dalam  tari rakyat maupun 
tari istana. Tentu di dalam kedua bentuk tarian 
tersebut, perempuan memiliki peranan sangat 
penting di dalamnya. Perempuan selalu diposisikan 
sebagai pemenang meskipun bertarung dengan 
laki-laki (Goleman et al. 2019).  

Peranan sosok perempuan terdapat pula 
dalam tari Jaipongan di Jawa Barat.  Jaipongan 
adalah genre tari Sunda yang dibuat pada 1970-an 
oleh Gugum Gumbira, seniman asal Bandung, 
Jawa Barat (Herdiani 2017). Penari dalam tari 
Jaipongan pada umumnya adalah sosok 
Perempuan. Meskipun tari Jaipongan diciptakan 
oleh Gugum sebagai seorang laki-laki, namun 
kehadiran sosok perempuan di dalam Jaipongan 
lebih mendominasi daripada laki-laki. Oleh karena 
itu, keberadaan tari Jaipongan di Jawa Barat tidak 
identik dengan sosok laki-laki, tetapi lebih 
mencerminkan sosok perempuan. 

Tari Jaipongan memiliki karakter feminin 
karena umumnya diperankan oleh figur-figur 
perempuan, mulai dari anak-anak hingga dewasa. 

Gerakan para penari lebih banyak mengolah figur 
tubuh perempuan yang lemah gemulai, halus, 
lembut, dan erotis. Tari Jaipongan 
menggambarkan kehalusan perempuan Sunda 
yang ramah, lincah, namun sedikit maskulin. 
Gadis-gadis remaja kelas menengah tampaknya 
menemukan kepuasan batin di dalam Jaipongan 
(Durban 2010). Tarian Jaipongan dikenal dengan 
gerakan 3G yang terkesan erotis, yaitu geol, gitek, 
dan goyang. Kesan erotis muncul terutama pada 
bagian tubuh saat melakukan gerakan tari 
(Marlianti et al. 2017). Nama-nama gerakan 
tersebut menunjukkan keluwesan sosok 
perempuan dalam tari Jaipongan yang memiliki 
karakter feminin. Namun, feminisme sendiri 
menolak untuk membakukan budaya kecantikan 
dan mengkritik praktik objektifikasi dan 
masyarakat yang berfokus pada tubuh perempuan 
(Feltman & Szymanski 2018). Karakter feminin 
tersebut tidak hanya ada di Jaipongan,  tetapi juga 
dalam kehidupan perempuan Barat (Rottenberg 
2017). 

Namun, femininnya sosok perempuan 
dalam tari Jaipongan karya Gugum Gumbira, 
berbeda sekali dengan karakter tari Jaipongan gaya 
Pantura (Pantai Utara), khususnya di Karawang 
Jawa Barat. Tari Jaipongan gaya Karawang ini 
bernama Ibing Pencug (tari pencug).  Pencug atau 
pencugan dapat diartikan sebagai  rangkaian gerak 
atau jurus yang penampilannya dilakukan lebih 
dari dua gerakan  (Rosala et al. 2018). Ibing Pencug 
adalah tarian khas Karawang yang disajikan dengan 
improvisasi tanpa ada persiapan sebelumnya.  

Uniknya, Ibing Pencug tidak memiliki 
karakter feminin seperti pada tari Jaipongan di 
Bandung. Gerak-gerak Ibing Pencug umumnya  
memiliki karakter maskulin atau kelaki-lakian. Hal 
ini nampak dari gerakan tari yang dilakukan oleh 
baik penari laki-laki maupun penari perempuan 
ketika menari dalam pertunjukan Jaipongan. 
Nama-nama geraknya antara lain pasang, pukul, 
tendang, siku, tangkis,  dan lain-lain (Wawancara 
dengan Edi Mulyana, 2019). Nama-nama gerak ini 
merupakan nama gerak yang biasa dilakukan oleh 
laki-laki dalam gerakan bela diri maupun dalam 
kegiatan pertahanan  laki-laki Sunda ketika terjadi 
perseteruan atau perkelahian dalam relasi sosialnya 
Hal ini mencitrakan perempuan Sunda yang 
religius, gesit, kreatif, pemberani, dan kokoh 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 149-159 | E-ISSN: 2443-0110  

 

151 

kepribadiannya (Andiana 2022a).Hal ini tentu  
sangat menarik untuk dianalisis, mengenai karakter 
maskulin dalam ibing pencug. 

Sudah menjadi rahasia umum, bahwa 
ketika meneliti tari, seorang peneliti tentunya 
menggunakan teori-teori berkaitan dengan seni 
pertunjukan. Beberapa penelitian tersebut antara 
lain: (Suryaman 2019), (Rosala et al. 2018), (Azis 
2007), (Saepudin 2024), (Rahmaputri et al. 2024), 
(Anugrah dkk. 2021),(Ramlan dan Jaja 2019), 
(Andiana 2022b), dan lain-lain.  Namun demikian, 
dalam tulisan ini, penulis menggunakan teori seni 
rupa, yaitu teori ikonografi ikonologi dari Erwin 
Panofsky untuk menelaah pemaknaan gerak 
maskulin dalam ibing pencug yang ditelaah dari 
kajian historis. 

Oleh karena itu, tujuan penulisan ini untuk 
mencari pemaknaan gerakan maskulin pada ibing 
pencug ditinjau dari telaah historis, khusunya 
sejarah masyarakat Karawang itu sendiri. 
 
Metode  
 
Metode sejarah adalah proses menguji dan 
menganalisis secara kritis rekaman atau 
peninggalan masa lalu berdasarkan data yang 
diperoleh (Gottschalk 1985). Metode sejarah 
sebagai perangkat aturan dan peristiwa sistematis 
untuk mengumpulkan sumber-sumber sejarah 
secara efektif, menilai secara kritis, dan menyajikan 
sintesis dalam bentuk tertulis (Garaghan 1957). 

Penulisan  metode sejarah terdiri dari empat 
tahap yaitu pencarian data lapangan dan pustaka 
(heuristik), kritik, interpretasi, dan histiografi 
(Garaghan, S.J., 1995). Tahap heuristik yaitu 
kegiatan menemukan dan menghimpun sumber 
informasi dan jejak masa lampau.  Pada tahap ini 
dilakukan pencarian data Ibing Pencug melalui 
observasi dan wawancara dengan narasumber 
antara lain Namin, Wa Doris,  Ki Baong Sadewa, 
dan seniman lainnya. Mereka adalah para seniman 
sekaligus pelaku ibing pencug dalam habitusnya di 
Karawang baik sebagai penari, pengrawit, maupun 
penata karawitan. Selain itu, Penulis melakukan 
penelitian di perpustakaan Institut Seni Budaya  
Bandung serta literatur-literatur dari lembaga 
kesenian di Jawa Barat.  

Langkah selanjutnya adalah mengapresiasi 
pertunjukan Ibing Pencug secara langsung di 

Karawang Jawa Barat. Sampel yang dijadikan objek 
kajian adalah Grup Namin  dengan nama Rama 
Medal Mandiri Jaya. Penulis melakukan penelitian 
sejak tahun 2019 sampai tahun 2024 di Karawang. 
Namin adalah pemain M dalam Ibing Pencug yang 
populer di Karawang Jawa Barat. Sosok Namin 
memberi kontribusi besar terhadap hadirnya Ibing 
Pencug, sehingga Ibing Pencug bertahan, tersebar, 
dan populer di Jawa Barat samapi dengan sekarang.  

Tahap selanjutnya adalah tahap kritik yaitu 
memilih dan menyaring data tentang Ibing Pencug 
yang sudah diperoleh dari lapangan. Peneliti 
mengkaji sumber-sumber data yang diperoleh 
untuk mendapatkan kebenaran ilmiah. Pada tahap 
ini, Peneliti menganalisis otentisitas sumber yang 
disebut  kritik, dan kredibilitas sumber yang 
disebut kritik internal (Kuntowijoyo 1994). 
Langkah selanjutnya melakukan  penggabungan 
data tentang Ibing Pencug untuk dijadikan alat 
analisis tema dan konsep.  

Tahap ketiga adalah interpretasi yaitu proses 
menafsir berbagai fakta yang menjadi sumber 
rangkaian logis untuk dilakukan analitis dan 
sintesis. Interpretasi, analitis, dan sintesis tentang 
Ibing Pencug dilakukan dengan 
mempertimbangkan data hasil kritik sumber serta 
pengalaman penulis dalam berkesenian. Tahap 
terakhir adalah penulisan historiografi tentang 
Ibing Pencug yang dibahas menggunakan teori dari 
Erwin Panofsky.  

Panofsky menyatakan bahwa untuk 
mengkaji suatu karya seni dapat dilakukan melalui 
tiga tahapan, antara lain deskripsi pra ikonografis, 
analisis ikonografis, dan interpretasi ikonologis. 
Deskripsi pra ikonografis adalah mengkaji karya 
seni dari tekstualnya  meliputi faktual dan 
ekspresional. Faktual merupakan data-data  yang 
tampak secara kasat mata, dapat dilihat secara 
visual, serta mengidentifikasi bentuk yang tampak 
pada objek maupun perubahannya. Ekspresional 
adalah mengidentifikasi hubungan antara bentuk-
bentuk peristiwa yang dapat menjadi kualitas 
ekspresional sebagai karakter atau bahasa tubuh 
(Martin & Panofsky 1958). Alat interpretasinya 
adalah pamilier dengan objek, peristiwa, serta 
keahlian.  Agar dapat mencapai ketajaman 
deskripsi tekstual memerlukan konfirmasi korektif 
interpretasi sejarah gaya.   



Asep Saepudin et al. (Pemaknaan Gerakan Maskulin pada Ibing Pencug: Sebuah Telaah Historis) 

 

152 

Tahap kedua adalah analisis ikonografis 
yaitu mengidentifikasi makna sekunder. Proses ini 
menghubungkan antara data visual dan ekspresi 
dengan tema dan konsep. Alat interpretasinya 
adalah pengetahuan dan pengamatan pada 
pengalaman praktis sehari-hari. Selain itu, 
diperlukan pula pengalaman melihat hubungan 
tema dan konsep dari berbagai imaji, sumber literer 
dan alegori. Untuk mencapai ketajaman analisis, 
diperlukan konfirmasi dengan prinsif korektif 
interpretasi sejarah tipe. Intrepretasi sejarah tipe 
adalah kondisi sejarah yang mempengaruhi tema 
atau konsep. Tema atau konsep diekspresikan 
dalam objek dan peristiwa spesifik yang berlaku 
pada suatu masa dan wilayah (Martin dan Panofsky 
1958). 

Tahap ketiga adalah tahap interpretasi 
ikonologis yaitu untuk memahami makna 
instrinsik atau isi dari sebuah karya seni. Alat 
interpretasinya adalah intuisi sintesis yaitu 
menyangkut tendensi esensial pemikiran 
psikologis personal dan weltanchaung (pandangan 
hidup) pencipta karya. Adapun kerangka 
konfirmasinya  menggunakan korektif interpretasi 
sejarah kebudayaan (Martin dan Panofsky 1958). 

 
Ibing Pencug Sebuah Telaah Historis 
 
Ibing Pencug merupakan tari improvisasi yang 
terdapat di Karawang Jawa Barat. Tarian ini 
merupakan salah satu tarian populer khas 
Karawang. Ibing Pencug disajikan baik oleh penari 
laki-laki maupun oleh penari perempuan. Tempat 
pertunjukan biasanya di  panggung atau di arena 
lapangan. Penari profesional menarikan Ibing 
Pencug di panggung, sedangkan penari partisipan 
menari di arena lapangan. Penari partisipan 
umumnya berasal dari penonton (Saepudin 2023). 

Fenomena ibing pencug ini sangat penting 
untuk dibahas karena keberadaan gambar, gerak, 
gestur tubuh penar pencug pada hakekatnya bukan 
sebuah objek yang hanya dapat dilihat oleh panca 
indera, tetapi di dalamnya memiliki pemaknaan 
yang memiliki relasi dengan konteks sejarah yang 
sangat penting untuk dideskripsikan, dianalisis, 
dan diinterpretasi. Oleh karena itulah keberadaan 
ibing pencug dengan gaya maskulinnya sangat 
penting untuk diteliti agar dapat dibaca berbagai 
fenomena dalam setiap masanya sehingga dapat 

diketahui berbagai hal yang terjadi pada masa lalu 
sebagai bagian dari kesejarahannya.   
 

 
Gambar 1: Penari sedang memainkan gerakan 

Ibing Pencug dengan gerak tangkis. (Foto/video 
oleh Sandiawan, 2019). 

 

 
Gambar 2: Penari sedang memainkan gerakan 

Ibing Pencug dengan gerak pukul. (Foto/video 
oleh Sandiawan, 2019). 

 
Fokus bahasan tulisan ini adalah Ibing 

Pencug yang penarinya perempuan. Meskipun 
disajikan oleh penari perempuan, namun karakter 
sajian tarian ini tetap maskulin bukan feminin 
(lihat Gambar 1 dan 2). Gambar 1 dan 2 tentang 
Ibing Pencug dianalisis dengan teori ikonografi dan 
ikonologi Erwin Panofsky untuk melihat 
kesejarahannya. Ada tiga tahap analisis dalam 
tulisan ini yaitu deskripsi pra ikonografi Ibing 
Pencug, analisis ikonografis Ibing Pencug, serta 
interpretasi ikonologis Ibing Pencug. 
Selengkapnya analisis sebagai berikut:  
 
Deskripsi Pra Ikonografi Ibing Pencug 
 
Deskripsi pra ikonografis adalah analisis tahap 
pertama tentang Ibing Pencug. Pembahasan pra 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 149-159 | E-ISSN: 2443-0110  

 

153 

ikonografi yaitu meneliti aspek visual dari makna 
faktual dan ekspresional. Peneliti mengkaji makna 
faktual yakni mengamati data visual apa adanya 
yang terlihat dalam pertunjukan. Fakta datanya 
adalah terdapat pertunjukan Ibing Pencug (seperti 
dalam Gambar 1 dan 2) dengan seorang penari 
yang sedang melakukan gerakan di atas panggung. 
Salah seorang penari sedang melakukan gerak 
improvisasi, spontanitas, tidak berpola, dan tanpa 
persiapan sebelumnya.  Tampak pula beberapa 
penari lain berada di belakang dan dua pesinden 
(vokalis) yang berjejer dengan posisi duduk. 
Seorang di antara dua pesinden sedang 
menyanyikan lagu dengan memegang microphone.  

Posisi paling belakang nampak duduk 
beberapa lelaki memainkan gamelan Sunda 
(disebut gamelan selap atau gamelan multilaras) 
Mereka memakai kostum berwarna orange. Pada 
posisi paling belakang terdapat ancak atau tiang 
gong dengan penuh ukiran. Selain itu, terdapat 
pula spanduk yang berisi tulisan Rama Medal 
Mandiri Jaya. Gemerlap lampu disco bersinar 
berbinar-binar dengan berbagai warna cahaya dan 
gerakan.  Permainan lampu disco menambah indah 
suasana di panggung pertunjukan. Seorang MC 
(Master of Ceremony)  di bawah panggung tidak 
ketinggalan terus aktif mempromosikan grup, 
penari, serta pesinden kepada penonton. MC juga 
sibuk memanggil-manggil partisipan (para bajidor 
dan tamu undangan) agar maju ke arena 
pertunjukan untuk melakukan tarian.   

Dalam aspek ekspresional, terdapat 
perbedaan gerak dan  ekspresi Ibing Pencug 
dengan gerak-gerak Jaipongan pada umumnya. 
Ekspresi gerakan penari lebih terkesan berisi 
ketangkasan, gesit, cepat, kuat, seperti orang 
sedang mempertahankan diri dari musuh. Penari 
perempuan memamerkan gerak-gerak seperti 
halnya laki-laki yaitu pasang kuda-kuda yang lebar, 
memukul, meninju, menendang dengan kaki ke 
atas, ngepret, jingkrak, dan lain-lain. Tentunya hal 
ini di luar kebiasaan tari Jaipongan pada umumnya. 
Gerakan Ibing  Pencug sangat berbeda, karena 
banyak membuka hal-hal yang dianggap tabu 
untuk diperlihatkan oleh seorang perempuan 
Sunda. Padahal selama ini, sifat dan karakter tari 
Jaipongan yang umum adalah feminin, bahkan 
terkenal dengan “3g” nya (geol, gitek, dan goyang) 

yang memperlihatkan nilai erotisme perempuan, 
bukan sifat kelaki-lakian.  

Berdasar fenomena di atas, selanjutnya 
timbul pertanyaan, mengapa terjadi perbedaan 
karakter dalam Ibing Pencug. Untuk menguji 
fenomena ini, maka digunakan alat konfirmasi 
yaitu prinsip korektif interpretasi sejarah gaya. 
Tarian dengan karakter maskulin serta disajikan 
dengan spontan ini mengungkapkan gaya dari 
pertunjukan Ibing Pencug yang ada di Pantura 
khususnya di Karawang, dan disebut gaya Pantura. 
Data faktual (visual gerak secara spontan) dan 
ekspresi yang disajikan penari bukan termasuk gaya 
Bandung yang terpola dan feminin.  Secara umum, 
gaya Jaipongan di Jawa Barat terdiri atas dua, yaitu 
gaya Bandung dan gaya Pantura. Gaya Bandung 
memiliki ciri terpola, bersifat feminin, berfungsi 
sebagai apresiasi,  sedangkan gaya Pantura 
memiliki ciri improvisasi, maskulin, serta berfungsi 
sebagai hiburan yang disebut Ibing Pencug. Kedua 
gaya dalam sajian Jaipongan ini memiliki identitas 
dan ciri khasnya masing-masing dalam ranah 
pertunjukan Jawa Barat. Selanjutnya untuk 
pertunjukan Jaipongan di Karawang dan Subang, 
orang Bandung menyebutnya dengan nama 
Bajidoran (Jaipongan). Bajidoran adalah sajian 
Jaipongan gaya Pantura (Karawang dan Subang) 
dengan ciri khas improvisasinya (Ibing Pencug), 
sedangkan Jaipongan adalah tarian gaya Bandung 
dengan ciri khas polanya (Ibing Pola) yang sudah 
tertata strukturnya.   
 
Analisis Ikonografis Ibing Pencug 
 
Setelah mambahas Pra Ikonografis yaitu data 
tekstual gerak, ekspresi serta gaya, selanjutnya 
dianalisis dari segi kontekstualnya. Langkahnya 
dengan mengidentifikasi makna sekunder yang 
dihubungkan dengan penelaahan tema dan 
konsep. Problem kontekstual pencug digali melalui 
sumber literer dengan tujuan untuk memahami 
pengalaman terkait dengan tema dan konsep.  
Setelah melihat data pra ikonografis Ibing Pencug, 
nampak bahwa gaya yang disajikan dalam tarian ini 
adalah gaya Karawang. Ciri-ciri gaya Karawang 
adalah improvisasi, spontan, tidak terpola serta 
bersifat maskulin.  Ciri-ciri seperti ini merupakan 
ciri-ciri seni pertunjukan yang bertemakan seni 
kerakyatan. Seni rakyat merupakan seni produk 



Asep Saepudin et al. (Pemaknaan Gerakan Maskulin pada Ibing Pencug: Sebuah Telaah Historis) 

 

154 

masyarakat (Wolff 1981) yang berkembang pada 
rakyat jelata (Soedarsono 2002). Seni rakyat hadir 
dan hidup pada warga suatu kelompok masyarakat 
yang menempati posisi sentral dalam kehidupan 
masyarakat pemilik pertunjukan itu sendiri 
(Simatupang 2013). Seni rakyat umumnya 
memiliki ciri sederhana, luwes, tidak ribet, mudah 
berubah, serta spontan. Seni rakyat umumnya tidak 
terlalu banyak berfikir terkait artistik, tetapi lebih 
kepada ekspresi yang mengalir secara naluri dari 
dalam jiwa si seniman. 

Kehadiran Ibing Pencug tidak lepas dari 
patron atau pendukungnya di Karawang. Patron 
Ibing Pencug umumnya rakyat biasa. Konsep seni 
kerakyatan di Karawang adalah konsep kebebasan 
atau improvisasi. Konsep improvisasi memberikan 
keleluasaan bagi para penari dalam 
mengaktualisasikan dirinya di arena pertunjukan. 
Improvisasi berpengaruh pada pembentukan dan 
perubahan karakteristik lagu (Ruchimat dkk. 
2013). Tema kerakyatan dengan konsep 
kebebasan atau improvisasi ini nampak dengan 
jelas dalam berbagai genre  kesenian di Karawang.  

Agar analisis ikonogarfis lebih tajam, maka  
prinsip korektif sejarah tipe mencoba melihat 
genre-genre lain yang ada kesamaan tema dan 
konsep dalam berbagai pertunjukan di Karawang, 
baik yang sejenis maupun berbeda zaman. 
Berdasarkan hasil penelusuran, Ibing Pencug 
dengan tema seni kerakyatan dan konsep 
kebebasan bukan hanya terdapat  dalam genre 
Jaipongan, akan tetapi nampak pula dalam 
kesenian lain di Karawang yaitu dalam 
Celempungan, Topeng Banjet, Pencak Silat, serta 
seni bela diri lainnya. Sudah sejak lama berbagai 
genre kesenian ini hidup di Karawang untuk 
mengisi panggung hiburan. Jika dilihat dari 
gerakannya, keempat genre tersebut memiliki 
kesamaan  dengan gerak-gerak dan ekpresi tarian 
yang dipentaskan dalam Jaipongan yakni spontan, 
tidak terpola, improvisasi, serta berkarakter 
maskulin. Hal ini menunjukan bahwa di Karawang, 
tema kerakyatan dan konsep  improvisasi 
menandai gaya Karawang yang sekaligus 
membedakan dengan gaya Bandung.  

Adanya persamaan gerak dalam beberapa 
jenis kesenian, bukan sesuatu yang kebetulan, 
tetapi merupakan cerminan ekspresi budaya  rakyat 
Karawang. Secara sosiologis, bahwa patron 

kesenian di Karawang umumnya masyarakat kelas 
menengah ke bawah, sehingga melahirkan ciri seni 
rakyat. Sifat dan karakter rakyat biasa, umumnya 
tidak banyak menuntut hal-hal yang penuh 
kerumitan, tetapi menginginkan kebebasan, 
melepaskan diri dari belenggu rutinitas dalam 
kehidupannya. Pada konsep improvisasi ini 
mengutamakan ekspresi personal seseorang dalam 
pertunjukanya daripada nilai-nilai artistik. Padahal,  
secara tidak sengaja, apa yang mereka lakukan 
sebenarnya penuh dengan nilai-nilai artistik.  
 
Interpretasi ikonologis Ibing Pencug 
 
Langkah selanjutnya adalah interpretasi ikonologis 
yaitu tahapan esensial untuk memahami isi atau 
makna instrinsik. Langkah ini menggunakan intuisi 
sintesis yaitu psikologis dan pandangan hidup 
seniman (weltanschaung). Interpretasi ikonologis 
yang berkaitan dengan nilai simbolik dari Ibing 
Pencug perlu diungkap dari pengalaman psikologis 
para penari sebagai pelaku, pandangan hidup,  latar 
belakang sosial dan kultur masyarakatnya. 
Masyarakat yang dimaksud adalah masyarakat 
Karawang.   

Kemunculan Ibing Pencug yang berkarakter 
maskulin tentu tidak lepas dari peranan para 
seniman serta masyarakat Karawang sebagai 
partisipan. Mereka adalah para penari laki-laki  
yang disebut Bajidor. Ibing Pencug berasal dari 
partispan laki-laki yang ikut pentas di panggung 
pertunjukan sekitar 1960-an pada pertunjukan 
Kiliningan (Herdiani 1999). Pada pertunjukan 
Kiliningan banyak partisipan yang ikut menari 
dengan meminta lagu terlebih dahulu. Mereka 
pada umumnya adalah laki-laki. Mereka yang 
menari di arena panggung adalah para jawara 
Sunda yang mahir/jago maenpo atau Pencak atau 
bermain Pencak silat. Mereka (para jawara) masuk 
di medan pertunjukan untuk mencari hiburan di 
luar kebisaan sehari-harinya. Selain itu, tujuan 
mereka juga untuk menonjolkan ke “aku”an agar 
pengaruhnya dapat diakui oleh kelompok lain atau 
masyarakat sekitar.  

Gerak-gerak yang muncul dalam ibingan 
mereka adalah gerakan bela diri sebagai simbol 
pertahanan laki-laki. Gerakan bela diri ini terutama 
terdapat dalam seni Pencak Silat. Mereka bebas 
mengeluarkan gerak apapun, mulai dari mana saja, 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 149-159 | E-ISSN: 2443-0110  

 

155 

dan tidak ada aturan-aturan yang ketat. Kebebasan 
ini selanjutnya dibawa ke dalam kesenian 
Jaipongan. Maka dari itu, secara  historis, gerak-
gerak yang berkarakter maskulin (nendang, kepret, 
gunting, pukul, tinju, dan lain-lain) berasal dari 
pengalaman dan personal para Bajidor yang mahir 
bela diri dan Pencak Silat. Gerakan bela diri yang 
maskulin terus bertahan dari generasi ke generasi 
sampai dengan sekarang. Gerakan bela diri ini pula 
yang selanjutnya dipraktikkan oleh para penari 
perempuan dalam beberapa jenis kesenian yang 
berkembang di Karawang. Hal ini terjadi karena 
beberapa hal, antara lain perempuan Karawang 
banyak yang mempelajari pencak silat baik sebagai 
alat penjagaan diri maupun sebagai ekspresi seni, 
pengajar tari di Sunda bahkan koreografer 
umumnya laki-laki yang memiliki karakter 
maskulin sehingga tersampaikan kepada para 
penari perempuan saat mengajarkan tarinya, 
bahkan pada masa lalu, sebagian perempuan Sunda 
memiliki karakter maskulin telah memiliki karakter 
maskulin.   

Fenomena di atas tidak jauh berbeda dalam 
kasus di Jawa khususnya dalam keraton 
Yogyakarta. Hampir semua tari gaya Yogyakarta 
berkarakter tari putra yang menggambarkan 
perang seperti beksan lawung, beksan sekar 
medura, beksan wayang, beksan tumeng, dan 
ringgit jalma/wayang wong (Soedarsono 1997). 
Pada tari-tari tertentu, terkadang penari laki-laki 
memerankan/ memperagakan gerakan perempuan 
karena kebutuhan ketokohan atau keterbatasan 
penari. Begitu juga tari Gandrung Banyuwangi, 
meskipun pada masa sekarang banyak 
ditampilkkan oleh penari perempuan, namun 
awalnya ditampilkan oleh laki-laki (Santi, dkk. 
2018). 

Pada tahap akhir analisis selanjutnya yaitu 
interpretasi ikonologis. Interpretasi ikonologis  
diperlukan konfirmasi dengan prinsif korektif 
interpretasi sejarah kebudayaan yang membangun 
simbol-simbol sebuah karya. Pada tahap ini, 
diungkap nilai dan sejarah kebudayaan pada 
masanya, demikian juga pandangan ideologis serta 
pengalamannya. Alat pembuktiannya adalah 
menempatkan interpretasi ikonologi dengan 
sejarah kebudayaan pada masa ketika objek 
diciptakan.  

Sebagaimana disebutkan pada sejarah tipe, 
bahwa Ibing Pencug dalam Jaipongan memiliki 
kesamaan karakter dan sifat gerakannya dengan 
seni lain yang hidup di Karawang antara lain 
Celempungan, Topeng Banjet, Pencak Silat, serta 
bela diri lainnya. Persamaan ini karena memiliki 
tema dan konsep yang sama yaitu sebagai seni 
rakyat dengan penuh improvisasi.  Salah satu jenis 
kesenian yang sama memiliki kemiripan Ibing 
Pencug dengan Jaipongan adalah dalam kesenian 
Topeng Banjet. Topeng Banjet adalah seni teater 
tardisional dari Karawang. Kesenian Topeng 
Banjet sering mempertunjukkan Ibing Pencug 
untuk memperkuat tokoh utama dalam ceritaya 
yang memiliki ilmu kekebalan tubuh. Ilmu 
kekebalan ini disebut kadugalan/kajawaraan para 
pendekar pada masa lalu. Pada masa lalu yang 
dimaksud adalah masa gentingnya Kabupaten 
Karawang, yaitu tahun 1940-an akibat konflik 
politik (Rosala et al. 2018). 

Pada salah satu adegan pertunjukan Topeng 
Banjet, biasanya disajikan tentang keberadaan para 
pendekar. Para pendekar ini diperankan oleh tokoh 
laki-laki yang kekar, beringas, dan gagah. Di dalam 
sajian ceritanya, tidak pernah ada tokoh 
perempuan yang terlibat, baik dalam cerita, menari, 
maupun saat adegan perkelahian. Pertanyaannya 
adalah ada kejadian apa pada  1940-an di 
Karawang. Hal itu penting untuk menelaah 
pemaknaan  historis Ibing Pencug agar makna 
simbol-simbolnya dapat  tergambar dengan jelas.  

Merujuk tulisan Imadudin (2018), bahwa 
pada tahun 1945-1947, di Karawang terjadi huru 
hara hebat karena ada konflik politik yang sangat 
sengit  antara tiga elemen masyarakat yaitu tentara, 
laskar, dan jago Karawang. Padahal, ketika itu 
masyarakat sedang mengahadapi para penjajah 
Belanda di bawah Sekutu yang ingin kembali 
menguasai Karawang. Banyaknya laskar dan jago 
menimbulkan permasalahan tersendiri di 
Karawang karena memiliki kelompok dan pengikut 
yang sangat besar dan solid. Jawara umumnya 
memiliki kekuatan yang berujung premanisme dan 
kekuasaan (Irfani, 2011). Mereka selain 
merongrong kemerdekaan, juga sering membuat 
kekacauan untuk memperoleh kekuasaan dan 
keuntungan. Muncullah nama Ki Bubar, Lempong 
Bapa Emah, Pa Gelung, Pa Belah, dan lain-lain.  
Mereka memiliki pengikut yang setia yang 



Asep Saepudin et al. (Pemaknaan Gerakan Maskulin pada Ibing Pencug: Sebuah Telaah Historis) 

 

156 

menimbulkan ketakutan di masyarakat.  Kegiatan 
mereka terhenti setelah para jago dan jawara ini 
diselesaikan oleh tentara dan masyarakat, baik yang 
mati ditembak atau yang ditahan hidup (Imadudin 
2018).  

Kisah di atas menjelaskan bahwa di 
Karawang pada 1945-an, terjadi huru hara oleh 
para jago/jawara dengan mengandalkan kekebalan 
(kadugalan). Umumnya para jago/jawara tersebut 
memiliki kekebalan tubuh, serta menguasai bela 
diri yang sudah umum pada waktu itu. Penculikan 
Presiden Soekarno dan Mohamad Hatta untuk 
kemerdekaan, termasuk salah satu peran jawara 
Karawang (Tim Penyusun 1981). Setelah 
merdeka, Para jawara ini biasanya ikut meramaikan 
atau berpartisipasi dalam pertunjukan berbagai 
jenis kesenian khususnya Kiliningan yang 
selanjutnya disebut Kiliningan Jaipongan atau 
Bajidoran. Dengan demikian, secara kesejarahan 
kebudayaan,  Ibing Pencug  tidak dilahirkan dari 
sosok perempuan, akan tetapi dari unsur maskulin 
yakni para jawara/jago bela diri di Karawang. Bela 
diri dan Pencak silat ini pada awal diciptakannya 
bukan untuk bersenang-senang, akan tetapi untuk 
mempertahankan diri atau membela diri  (Mulyana 
2013, 81) dari gangguan musuh, baik musuh 
pribumi maupun penjajah. Tentunya, penjagaan 
ini dilakukan oleh sosok laki-laki dan bukan oleh 
sosok perempuan.  

Lahirnya para jawara tidak lepas dari sejarah 
Karawang pada masa lalu baik masa kerajaan, 
kolonialisme, maupun pasca kemerdekaan 
(Sundapura 2016). Jika dilakukan penelusuran 
sejarah lebih jauh lagi, maka kesejarahan Para 
Jawara di Karawang sebenarnya sudah muncul 
sejak zaman Kerajaan Mataram pada 1620-an 
dalam melawan penjajah yakni Bangsa Belanda, 
Inggris, dan Cina sebagai tuan tanah. Hal ini 
muncul karena terlalu banyak kesengsaraan yang 
timbul akibat penjajah (Sundapura 2017). 
Kolonialisme yang berlangsung lama menyisakan 
sisa-sisa kebudayaan yang dirasakan sampai 
dengan saat ini (Kurniawan et al. 2019), salah 
satunya terkait keberadaan Jawara di Karawang. 

Para Jawara memiliki ketangkasan dalam 
bertempur, memiliki kekebalan  fisik, mahir main 
golok dan Pencak Silat (Herdiani 1999). Oleh 
karena gerak gerik para Jawara diawasi dan dibatasi 
oleh penjajah, maka mereka mewariskan 

perjuangan pendekar dalam berbagai kesenian di 
Karawang dengan memasukan Pencak Silat di 
dalamnya. Mereka memasukkan gerak gerik jawara 
ke dalam Pencak Silat (Hamid 1976).  Hal ini pula 
yang menyebabkan gerak-gerak bela diri masuk ke 
dalam Jaipongan.   

Pengadopsian Ibing Pencug dalam 
Jaipongan dari bela diri dan Pencak silat 
merupakan titik pangkal mengapa gerak-gerak 
Ibing Pencug bersifat maskulin. Meskipun Ibing 
Pencug dilakukan oleh tubuh perempuan, akan 
tetapi hasilnya merupakan gerak-gerak maskulin 
bukan feminim. Hal ini beralasan karena secara 
kesejarahan, Ibing Pencug lahir dari kegiatan laki-
laki sebagai para jawara. Dengan demikian, Ibing 
Pencug merupakan identitas kelaki-lakian, 
diciptakan oleh laki-laki, hasil karyanya adalah 
berciri laki-laki (maskulin) karena digarap dari 
gerakan pertahanan, penyerangan, gesit, cekatan, 
yang semuanya terdapat dalam Gerakan bela diri, 
terutama dalam Pencak Silat.  

Unsur bela diri dalam Pencak Silat identik 
dengan ketahanan fisik, penyerangan, pertahanan, 
kekebalan, kekuatan, yang mencerminkan 
ketahanan fisik atau disebut kadugalan. Ibing 
Pencug  bukan bersifat feminim, akan tetapi 
bersifat maskulin yakni sebagai cerminan jawara 
Sunda yang memiliki ilmu kekebalan. Maka 
diketahui bahwa Ibing Pencug dalam Jaipongan 
adalah sebagai kristalisasi dari simbol pertahanan 
diri para jawara Sunda (khusus di Karawang)  
untuk melawan para penjajah. Ibing Pencug 
sebagai simbol kelaki-lakian orang Sunda yang 
disebut ilmu bela diri atau kadugalan yang sduah 
sejak dulu mengakar dalam kehidupan masyarakat 
Karawang.   

 
Simpulan 
 
Simpulan dari tulisan ini antara lain; Pertama 
tentang berbagai penanda visual dari gerak-gerak 
Ibing Pencug yaitu gerak-gerak penari perempuan 
yang diekspresikan dengan karakter maskulin 
sebagai ciri khas tarian gaya Karawang.  Kedua 
bahwa tema Ibing Pencug adalah kerakyatan yang 
konsep garapnya improvisasi sebagai ciri khas seni 
rakyat.  Ketiga, Ibing Pencug dalam tari Jaipongan 
secara sejarah merupakan kristalisasi simbol 
pertahanan diri para jawara Sunda dalam 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 149-159 | E-ISSN: 2443-0110  

 

157 

menghadapi penjajah. Ibing Pencug adalah simbol 
perlawanan para pendekar Sunda yang memiliki 
ketangkasan bertempur, kekebalan  fisik, mahir 
main golok dan pencak silat. Semua ini disebut 
ilmu bela diri atau ilmu kekebalan yang diwujudkan 
dalam berbagai bentuk kesenian. Salah satunya 
dalam kesenian Jaipongan (Bajidoran). Maka, 
meskipun Ibing Pencug di dalam Jaipongan 
ditarikan oleh penari perempuan, namun hasilnya 
menunjukkan sifat maskulin bukan feminin. 
Berhasilnya penelitian ini telah membuktikan 
bahwa teori ikonografi ikonologi Panofsky dapat 
digunakan untuk meneliti seni pertunjukan (dalam 
hal ini Ibing Pencug) sehingga teori seni rupa 
memberi kontribusi baru bagi perkembangan 
keilmuan seni pertunjukan. 
 
Referensi 
 
Andiana, D. 2022a. "Citra Perempuan Sunda 

dalam Tari Jaipongan Kawung Anten Karya 
Gugum Gumbira." Jurnal Belaindika 
(Pembelajaran dan Inovasi 
Pendidikan) 4(1): 1–9.  
https://doi.org/10.52005/belaindika.v4i1.
92 

Andiana, D. 2022b. "Citra Perempuan Sunda 
dalam Tari Jaipongan Kawung Anten Karya 
Gugum Gumbira." Jurnal BELAINDIKA 
(Pembelajaran dan Inovasi 
Pendidikan) 21(1): 73–93.  
https://doi.org/10.52005/belaindika.v4i1.92 

Anugrah, Ilam, Trianti Nugraheni, dan T. Taryana. 
2021. "Konstruksi Laki-Laki Sunda dalam 
Tari Pencug Bojong Karya Gugum 
Gumbira." Ringkang 2(1): 45–56. 

Azis, A. 2007. "Pencug Merupakan Kreativitas Tari 
Jaipong." In Gugum Gumbira Dari Chacha 
Ke Jaipongan, edited by Endang Caturwati 
and Lalan Ramlan. Bandung: Sunan Ambu 
Press STSI Bandung. 

Durban, I. 2010. "The New Wave of Jaipongan 
Dance." Balungan: 37–42. 

Feltman, C. E., and D. M. Szymanski. 2018. 
"Instagram Use and Self-Objectification: 
The Roles of Internalization, Comparison, 
Appearance Commentary, and 
Feminism." Sex Roles 78(5–6): 311–

324. https://doi.org/10.1007/s11199-017-
0796-1 

Fitria Ningsih, W. 2024. "Perempuan dan 
Ketahanan Pangan (Rumah Tangga) pada 
Masa Revolusi." Jurnal Sejarah Citra 
Lekha 9(1). 

Garaghan, S. J., G. J. 1995. A Guide to Historical 
Method (Sebuah Penuntun untuk Metode 
Sejarah). Terj. Abdul Azis dkk. Yogyakarta: 
Universitas Gadjah Mada. 

Garaghan, G. J. 1957. A Guide to Historical 
Method. New York: Fordham University 
Press. 

Gill, R. 2017. "The Affective, Cultural and Psychic 
Life of Postfeminism: A Postfeminist 
Sensibility 10 Years On." European Journal 
of Cultural Studies 20(6): 606–
626. https://doi.org/10.1177/1367549417
733003 

Goleman, et al. 2019. "Erotic Triangles: Sundanese 
Men’s Improvisational Dance in West Java, 
Indonesia." Journal of Chemical 
Information and Modeling 53(9): 1689–
1699. 

Gottschalk, L. 1985. Mengerti Sejarah. Jakarta: 
Universitas Tas Indonesia Press. 

Hamid, N. 1976. "Banjet: Teater Rakyat Jawa Barat 
Bercikal Bakal Para Pendekar." Buletin 
Kebudayaan Jawa Barat 30. 

Herdiani, E. 1999. "Bajidoran Sebagai Pertunjukan 
Hiburan Pribadi pada Masyarakat 
Karawang: Kontinuitas dan Perubahannya." 
Master’s thesis, Program Studi Pengkajian 
Seni Pertunjukan dan Seni Rupa, Fakultas 
Pascasarjana, Universitas Gadjah Mada, 
Yogyakarta. 

Herdiani, E. 2017. "Dynamics of Jaipongan on 
West Java from 1980 to 2010." Asian 
Theatre Journal 34(2): 455–473.  
https://doi.org/10.1353/atj.2017.0032 

Husain, S. B., L. Puryanti, and A. Setijowati. 2021. 
"Komunitas Berbaju Hitam: Sejarah, 
Perempuan, dan Pendidikan dalam 
Masyarakat Adat Tana Towa Kajang, 
Sulawesi Selatan." Jurnal Sejarah Citra 
Lekha 6(1): 57–67.  
https://doi.org/10.14710/jscl.v6i1.38335 

Imadudin, I. 2018. "Revolusi dalam Revolusi: 
Tentara, Laskar, dan Jago di Wilayah 



Asep Saepudin et al. (Pemaknaan Gerakan Maskulin pada Ibing Pencug: Sebuah Telaah Historis) 

 

158 

Karawang 1945–1947." Patanjala: Jurnal 
Penelitian Sejarah dan Budaya 10(1): 35–
50. 

Irfani, F. 2011. Jawara Banten: Sebuah Kajian 
Sosial, Politik, dan Budaya. Jakarta: YPM 
Press. 

Kuntowijoyo. 1994. Metodologi Sejarah. 
Yogyakarta: PT Tiara Wacana Yogya. 

Kurniawan, G. F., W. Warto, and L. A. Sutimin. 
2019. "Dominasi Orang-Orang Besar dalam 
Sejarah Indonesia: Kritik Politik 
Historiografi dan Politik Ingatan." Jurnal 
Sejarah Citra Lekha 4(1): 
36. https://doi.org/10.14710/jscl.v4i1.215
76 

Mandasari, N. 2023. "Peran Politik Perempuan 
dalam Perspektif Gender." Ebisma 
(Economics, Business, Management, & 
Accounting Journal) 3(2): 133–
143. https://doi.org/10.61083/ebisma.v3i
2.38 

Marlianti, M., A. I. Saidi, and A. H. Destiarmand. 
2017. "Pergeseran Bentuk Siluet Kostum 
Tari Jaipongan Tahun 1980–
2010." Panggung 27(1). https://doi.org/10
.26742/panggung.v27i1.233 

Martin, J. R., and E. Panofsky. 1958. "Meaning in 
the Visual Arts." The Art Bulletin 40(2): 
159. https://doi.org/10.2307/3047766 

Melamba, B. 2020. "Perempuan dan Kekristenan 
pada Masyarakat Tolaki dan Moronene di 
Sulawesi Tenggara, 1915–1946." Jurnal 
Sejarah Citra Lekha 5(2): 87–
97. https://doi.org/10.14710/jscl.v5i2.311
39 

Putri, A. S., and P. P. Anzari. 2021. "Dinamika 
Peran Ganda Perempuan dalam Keluarga 
Petani di Indonesia." Jurnal Integrasi dan 
Harmoni Inovatif Ilmu-Ilmu Sosial 
(JIHI3S) 1(6): 757–
763. https://doi.org/10.17977/um063v1i6
p757-763 

Rahmaputri, H. A. Z., A. Budiman, and T. Taryana. 
2024. "Ibing Pencug Gaya Kaleran 
Kabupaten Karawang." Ringkang: Kajian 
Seni Tari dan Pendidikan Seni Tari 4(3): 
548–
559. https://doi.org/10.17509/ringkang.v4
i3.77527 

Ramlan, L., and J. Jaja. 2019. "Estetika Tari 
Réndéng Bojong Karya Gugum 
Gumbira." Panggung 29(4). https://doi.org
/10.26742/panggung.v29i4.1048 

Rosala, D., A. Supriyatna, and A. I. Suryawan. 2018. 
"Pencugan Ibing Penca Topeng Pendul 
Kabupaten Karawang." Panggung 28(1): 
16–
32. https://doi.org/10.26742/panggung.v2
8i1.411 

Rottenberg, C. 2017. "Neoliberal Feminism and 
the Future of Human Capital." Journal of 
Women in Culture and Society42(2). 

Ruchimat, I., R. M. Soearsono, T. Haryono, and T. 
Narawati. 2013. "Laras dan Rumpaka dalam 
Garap Karawitan Jaipongan 
Jugala." Panggung: Jurnal Seni dan 
Budaya 23: 434–442. 

Rumbekwan, M., and N. A. Tanamal. 2023. "Peran 
Perempuan dalam Ketahanan 
Nasional." Jurnal Ilmu Pemerintahan Widya 
Praja 48(2): 203–212.  
https://doi.org/10.33701/jipwp.v48i2.3081 

Saepudin, A. 2023. "The Mythical Construction of 
Masculinity in Arena Bajidoran Namin 
Group as a Special Gender Order." JUSA: 
Jurnal of Urban Society’s Arts 10(2). 

Saepudin, A. 2024. Ibing Pencug as a Play. 
Santi, H. W., and N. M. Arshiniwati. 2018. 

"Gandrung Marsan: Eksistensi Tari 
Gandrung Lanang di 
Banyuwangi." Kalangwan 4(2): 87–95. 

Simatupang, L. 2013. Pergelaran: Sebuah Mozaik 
Penelitian Seni Budaya. Yogyakarta: 
Jalasutra. 

Soedarsono, R. M. 1997. Wayang Wong: Drama 
Tari Ritual Kenegaraan di Keraton 
Yogyakarta. Yogyakarta: Gadjah Mada 
University Press. 

Soedarsono, R. M. 2002. Seni Pertunjukan 
Indonesia di Era Globalisasi. Yogyakarta: 
Gadjah Mada University Press. 

Sundapura, A. 2016. Membongkar Sejarah 
Karawang. Karawang: Lembaga Kajian 
Budaya Sundapura. 

Sundapura, A. 2017. Getih Karawang: Sejarah 
Berdirinya Kabupaten Karawang Versi 
Terbaru dan Terlengkap. Karawang: 
Sundapura Foundation. 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 149-159 | E-ISSN: 2443-0110  

 

159 

Suryaman, A. 2019. "Ibing Saka: Telaah Kreativitas 
Namin dalam Bajidoran." Jurnal Seni 
Makalangan 6(212): 22–28. 

Tim Penyusun. 1981. Sejarah Daerah Jawa Barat. 
Jakarta: Departemen Pendidikan dan 
Kebudayaan, Proyek Penelitian dan 
Pencatatan Daerah. 

Windrowati, T. 2018. "Gandrung Temu: Peran 
Perempuan dalam Kehidupan Seni 
Pertunjukan." Panggung 28(3). https://doi.
org/10.26742/panggung.v28i3.480 

Wirandi, R., and F. F. Sukman. 2022. "Power 
Perempuan dalam Tradisi Musik Becanang 
di Bener Meriah." Gorga: Jurnal Seni 
Rupa 11(2): 
572. https://doi.org/10.24114/gr.v11i2.40
085 

Wolff, J. 1981. The Social Production of Art. New 
York: St. Martin’s. 

Yuliawati, S. 2018. Kajian Linguistik Korpus dan 
Semiotik Perempuan Sunda dalam Kata. 
Bandung: PT Refika Aditama. 

Zahrok, S., and N. W. Suarmini. 2018. "Peran 
Perempuan dalam Keluarga." IPTEK 
Journal of Proceedings Series 5: 
61. https://doi.org/10.12962/j23546026.y
2018i5.4422 

 


