Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 149-159 | E-ISSN: 2443-0110

Pemaknaan Gerakan Maskulin pada Ibing Pencug: Sebuah Telaah Historis
Asep Saepudin”’, Ela Yulaeliah?, Mukhamad Agus Burhan?

Turusan Seni Karawitan, Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia Yogyakarta
) gy
*Jurusan Etnomusikologi, Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia Yogyakarta
g ) gy
*Jurusan Seni Lukis, Fakultas Seni Pertunjukan, Institut Seni Indonesia Yogyakarta
J1. Parangtritis Km. 6.5 Sewon, Kabupaten Bantul, Daerah Istimewa Yogyakarta - Indonesia

"Penulis korespondensi: asepisiyogya@gmail.com
DOI: https://doi.org/10.14710/jscl.v10i2.76355

Diterima/ Received: 23 Juli 2025; Direvisi/ Revised: 30 Januari 2026; Disetujui/ Accepted: 31 Januari 2026

Abstract

This research has two objectives. First, it analyzes the meaning of pencug dance in relation to the artists”history, social background,

and cultural context. Second, it explores how functional art theory can be applied to study pencug performances. Pencug dance is

an improvisational form performed in Karawang-style Jaipongan. It is unique because, although performed by female dancers, it
exhibits a masculine character, unlike Bandung-style Jaipongan, which typically reflects feminine traits. The study employs

a historical method combined with Erwin Panofsky's iconographic-iconological approach, including field and library research

(heuristics), criticism, interpretation, and historiography. The research was conducted in Karawang, West Java, using the Namin

Group as the sample. The findings show that Panofsky's theory can analyze performing arts through three stages. First, the pre-

iconographic description focuses on the textual aspects of pencug dance movements, highlighting the masculine style typical of
Karawang performances. Second, iconographic analysis examines themes and concepts, revealing a populist theme and a focus on

Improvisation and spontaneity. Third, iconological interpretation considers the symbolic meaning of pencug dance, informed by
the artists’ experiences and the historical and cultural background of the Karawang community. The study concludes that the

masculine character of pencug dance originates from the self-defense practices of the Karawang jawara. Historically, these warriors
developed agility, combat skills, and expertise in machetes, martial arts, and Pencak Silat to respond to disturbances during the

royal, colonial, and post-independence periods. These self-defense techniques later transformed into pencug dance movements,

such as kepret, tajong, gunting, pasang, pukul, tendang, siku, and tangkis, which became integral to Karawang-style Jaipongan.

Keywords: Pencug Dance; Jaipongan; Iconography; Iconology; Masculine Character; Indonesian Performing Arts.
Abstrak

Penelitian ini memiliki dua tujuan. Pertama, menganalisis makna tari pencug berdasarkan sejarah, latar sosial, dan konteks budaya
para senimannya. Kedua, menelaah bagaimana teori seni fungsional diterapkan dalam penelitian pertunjukan pencug. Tari pencug
merupakan bentuk tari improvisasi yang ditampilkan dalam Jaipongan gaya Karawang. Tari ini unik karena, meskipun dibawakan
oleh penari perempuan, memiliki karakter maskulin, berbeda dengan Jaipongan gaya Bandung yang umumnya bersifat feminin.
Penelitian ini menggunakan metode sejarah yang dipadukan dengan pendekatan ikonografi-ikonologi Erwin Panofsky, mencakup
pencarian data lapangan dan pustaka (heuristik), kritik sumber, interpretasi, dan historiografi. Penelitian dilakukan di Karawang,
Jawa Barat, dengan Kelompok Namin sebagai sampel. Hasil penelitian menunjukkan bahwa teori ikonografi dan ikonologi dapat
menganalisis objek seni pertunjukan melalui tiga tahap. Pertama, deskripsi pra-ikonografis yang menekankan aspek tekstual gerak
tari pencug, menampilkan karakter maskulin khas pertunjukan Karawang. Kedua, analisis ikonografis yang membahas tema dan
konsep, menunjukkan bahwa tari pencug memiliki tema populis dan konsep improvisasi atau spontanitas. Ketiga, interpretasi
ikonologis yang menelaah makna simbolik tari pencug, berdasarkan pengalaman seniman serta latar sejarah dan budaya masyarakat
Karawang. Penelitian ini menyimpulkan bahwa karakter maskulin tari pencug berasal dari praktik bela diri para jawara Karawang.
Secara historis, jawara mengembangkan ketangkasan, keterampilan bertempur, dan keahlian menggunakan golok, seni bela diri,
serta Pencak Silat untuk menghadapi gangguan pada masa kerajaan, kolonial, dan pasca-kemerdekaan. Praktik bela diri ini
kemudian diubah menjadi gerakan tari pencug, seperti kepret, tajong, gunting, pasang, pukul, tendang, siku, dan tangkis, yang
menjadi bagian integral dari Jaipongan gaya Karawang,

Kata Kunci: Tari Pencug; Jaipongan; Ikonografi; Ikonologi; Karakter maskulin; Seni pertunjukan Indonesia.

149



Asep Saepudin et al. (Pemaknaan Gerakan Maskulin pada Ibing Pencug: Sebuah Telaah Historis)

Pendahuluan

Keberadaan perempuan dalam berkehidupan dan
berbudaya, memiliki peran sangat penting. Sosok
perempuan menjadi subjek, mandiri, dan memiliki
peranan dalam masyarakat (Yuliawati 2018).
Perempuan hadir dalam panggung arena agama
(Melamba 2020), memiliki posisi strategis dalam
struktur adat dan ekonomi (Husain et al. 2021),
benteng keluarga (Zahrok & Suarmini 2018),
sebagai ketahanan nasional (Rumbekwan &
Tanamal 2023), berperan dalam pertanian (Putri
& Anzari 2021), politik (Mandasari 2023), dan
lain-lain. Pada masa revolusi, perempuan bahkan
menjadi aktor pertama dalam pertahanan pangan
di Indonesia (Ningsih 2024).

Begitu  juga
perempuan merupakan sosok yang sangat penting

dalam  pertunjukan,

keberadaanya.  Perempuan dengan tubuhnya,
memiliki daya tarik dapat menjadi pusat budaya,
bahkan sumber kekuatan (Gill, 2017), baik dalam
gerak dan suara, (Windrowati, 2018), musik
(Wirandi & Sukman, 2022), termasuk dalam tari
(Andiana, 2022). Kehadiran perempuan dalam
pertunjukan tari ada di mana-mana di belahan
dunia ini. Perempuan memberi kontribusi yang
sangat besar untuk menentukan perkembangan
dan perubahan tari, baik dalam tari rakyat maupun
tari istana. Tentu di dalam kedua bentuk tarian
tersebut, perempuan memiliki peranan sangat
penting di dalamnya. Perempuan selalu diposisikan
sebagai pemenang meskipun bertarung dengan
laki-laki (Goleman et al. 2019).

Peranan sosok perempuan terdapat pula
dalam tari Jajpongan di Jawa Barat. Jaijpongan
adalah genre tari Sunda yang dibuat pada 1970-an
oleh Gugum Gumbira, seniman asal Bandung,
Jawa Barat (Herdiani 2017). Penari dalam tari
Jalpongan  pada adalah
Perempuan. Meskipun tari Jajpongan diciptakan

umumnya sosok
oleh Gugum sebagai seorang laki-laki, namun
kehadiran sosok perempuan di dalam Jajpongan
lebih mendominasi daripada laki-laki. Oleh karena
itu, keberadaan tari_Jajpongan di Jawa Barat tidak
identik dengan sosok laki-laki, tetapi lebih
mencerminkan sosok perempuan.

Tari_Jaipongan memiliki karakter feminin
karena umumnya diperankan oleh figur-figur
perempuan, mulai dari anak-anak hingga dewasa.

150

Gerakan para penari lebih banyak mengolah figur
tubuh perempuan yang lemah gemulai, halus,
Tari  Jaipongan
menggambarkan kehalusan perempuan Sunda

lembut, dan erotis.
yang ramah, lincah, namun sedikit maskulin.
Gadis-gadis remaja kelas menengah tampaknya
menemukan kepuasan batin di dalam Jajpongan
(Durban 2010). Tarian_Jaipongan dikenal dengan
gerakan 3G yang terkesan erotis, yaitu geo/ gitek,
dan goyang. Kesan erotis muncul terutama pada
bagian tubuh saat melakukan gerakan tari
(Marlianti et al. 2017). Nama-nama gerakan
tersebut  menunjukkan  keluwesan  sosok
perempuan dalam tari Jajpongan yang memiliki
karakter feminin. Namun, feminisme sendiri
menolak untuk membakukan budaya kecantikan
mengkritik  praktik  objektifikasi
masyarakat yang berfokus pada tubuh perempuan
(Peltman & Szymanski 2018). Karakter feminin
tersebut tidak hanya ada di_jajpongan, tetapi juga
dalam kehidupan perempuan Barat (Rottenberg

2017).

dan dan

Namun, femininnya sosok perempuan
dalam tari Jajpongan karya Gugum Gumbira,
berbeda sekali dengan karakter tari Jajpongan gaya
Pantura (Pantai Utara), khususnya di Karawang
Jawa Barat. Tari Jaijpongan gaya Karawang ini
bernama /bing Pencug (tari pencug). Pencugatau
pencugan dapat diartikan sebagai rangkaian gerak
atau jurus yang penampilannya dilakukan lebih
dari dua gerakan (Rosalaetal.2018). Ibing Pencug
adalah tarian khas Karawang yang disajikan dengan
improvisasi tanpa ada persiapan sebelumnya.

Uniknya, Ibing Pencug tidak memiliki
karakter feminin seperti pada tari Jajpongan di
Bandung. Gerak-gerak /bing Pencug umumnya
memiliki karakter maskulin atau kelaki-lakian. Hal
ini nampak dari gerakan tari yang dilakukan oleh
baik penari laki-laki maupun penari perempuan
ketika menari dalam pertunjukan Jajpongan.
Nama-nama geraknya antara lain pasang, pukul,
tendang, siku, tangkis, dan lain-lain (Wawancara
dengan Edi Mulyana, 2019). Nama-nama gerak ini
merupakan nama gerak yang biasa dilakukan oleh
laki-laki dalam gerakan bela diri maupun dalam
kegiatan pertahanan laki-laki Sunda ketika terjadi
perseteruan atau perkelahian dalam relasi sosialnya
Hal ini mencitrakan perempuan Sunda yang
religius, gesit, kreatif, pemberani, dan kokoh



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 149-159 | E-ISSN: 2443-0110

kepribadiannya (Andiana 2022a).Hal ini tentu
sangat menarik untuk dianalisis, mengenai karakter
maskulin dalam ibing pencug.

Sudah menjadi rahasia umum, bahwa
ketika meneliti tari, seorang peneliti tentunya
menggunakan teori-teori berkaitan dengan seni
pertunjukan. Beberapa penelitian tersebut antara
lain: (Suryaman 2019), (Rosala et al. 2018), (Azis
2007), (Saepudin 2024), (Rahmaputri et al. 2024),
(Anugrah dkk. 2021),(Ramlan dan Jaja 2019),
(Andiana 2022b), dan lain-lain. Namun demikian,
dalam tulisan ini, penulis menggunakan teori seni
rupa, yaitu teori ikonografi ikonologi dari Erwin
Panofsky untuk menelaah pemaknaan gerak
maskulin dalam 7bing pencug yang ditelaah dari
kajian historis.

Oleh karena itu, tujuan penulisan ini untuk
mencari pemaknaan gerakan maskulin pada ibing
pencug ditinjau dari telaah historis, khusunya
sejarah masyarakat Karawang itu sendiri.

Metode

Metode sejarah adalah proses menguji dan
kritis
peninggalan masa lalu berdasarkan data yang
diperoleh (Gottschalk 1985). Metode sejarah
sebagai perangkat aturan dan peristiwa sistematis

menganalisis  secara rekaman atau

untuk mengumpulkan sumber-sumber sejarah
secara efektif, menilai secara kritis, dan menyajikan
sintesis dalam bentuk tertulis (Garaghan 1957).

Penulisan metode sejarah terdiri dari empat
tahap yaitu pencarian data lapangan dan pustaka
(heuristik), kritik, interpretasi, dan histiografi
(Garaghan, SJ., 1995). Tahap heuristik yaitu
kegiatan menemukan dan menghimpun sumber
informasi dan jejak masa lampau. Pada tahap ini
dilakukan pencarian data /bing Pencug melalui
observasi dan wawancara dengan narasumber
antara lain Namin, Wa Doris, Ki Baong Sadewa,
dan seniman lainnya. Mereka adalah para seniman
sekaligus pelaku ibing pencug dalam habitusnya di
Karawang baik sebagai penari, pengrawit, maupun
penata karawitan. Selain itu, Penulis melakukan
penelitian di perpustakaan Institut Seni Budaya
Bandung serta literatur-literatur dari lembaga
kesenian di Jawa Barat.

Langkah selanjutnya adalah mengapresiasi
pertunjukan /bing Pencug secara langsung di

151

Karawang Jawa Barat. Sampel yang dijadikan objek
kajian adalah Grup Namin dengan nama Rama
Medal Mandiri Jaya. Penulis melakukan penelitian
sejak tahun 2019 sampai tahun 2024 di Karawang.
Namin adalah pemain M dalam /bing Pencugyang
populer di Karawang Jawa Barat. Sosok Namin
memberi kontribusi besar terhadap hadirnya /bing
Pencug, sehingga Ibing Pencugbertahan, tersebar,
dan populer di Jawa Barat samapi dengan sekarang.

Tahap selanjutnya adalah tahap kritik yaitu
memilih dan menyaring data tentang /bing Pencug
yang sudah diperoleh dari lapangan. Peneliti
mengkaji sumber-sumber data yang diperoleh
untuk mendapatkan kebenaran ilmiah. Pada tahap
ini, Peneliti menganalisis otentisitas sumber yang
disebut  kritik, dan kredibilitas sumber yang
disebut kritik internal (Kuntowijoyo 1994).
Langkah selanjutnya melakukan penggabungan
data tentang /bing Pencug untuk dijadikan alat
analisis tema dan konsep.

Tahap ketiga adalah interpretasi yaitu proses
menafsir berbagai fakta yang menjadi sumber
rangkaian logis untuk dilakukan analitis dan
sintesis. Interpretasi, analitis, dan sintesis tentang
dilakukan

mempertimbangkan data hasil kritik sumber serta

Ibing Pencug dengan
pengalaman penulis dalam berkesenian. Tahap
terakhir adalah penulisan historiografi tentang
Ibing Pencugyang dibahas menggunakan teori dari
Erwin Panofsky.

bahwa

mengkaji suatu karya seni dapat dilakukan melalui

Panofsky = menyatakan untuk
tiga tahapan, antara lain deskripsi pra ikonografis,
analisis ikonografis, dan interpretasi ikonologis.
Deskripsi pra ikonografis adalah mengkaji karya
seni dari tekstualnya  meliputi faktual dan
ekspresional. Faktual merupakan data-data yang
tampak secara kasat mata, dapat dilihat secara
visual, serta mengidentifikasi bentuk yang tampak
pada objek maupun perubahannya. Ekspresional
adalah mengidentifikasi hubungan antara bentuk-
bentuk peristiwa yang dapat menjadi kualitas
ekspresional sebagai karakter atau bahasa tubuh
(Martin & Panofsky 1958). Alat interpretasinya
adalah pamilier dengan objek, peristiwa, serta

keahlian.

deskripsi tekstual memerlukan konfirmasi korektif

Agar dapat mencapai ketajaman

interpretasi sejarah gaya.



Asep Saepudin et al. (Pemaknaan Gerakan Maskulin pada Ibing Pencug: Sebuah Telaah Historis)

Tahap kedua adalah analisis ikonografis
yaitu mengidentifikasi makna sekunder. Proses ini
menghubungkan antara data visual dan ekspresi
dengan tema dan konsep. Alat interpretasinya
adalah pengetahuan dan pengamatan pada
pengalaman praktis sehari-hari. Selain itu,
diperlukan pula pengalaman melihat hubungan
tema dan konsep dari berbagai imaji, sumber literer
dan alegori. Untuk mencapai ketajaman analisis,
diperlukan konfirmasi dengan prinsif korektif
interpretasi sejarah tipe. Intrepretasi sejarah tipe
adalah kondisi sejarah yang mempengaruhi tema
atau konsep. Tema atau konsep diekspresikan
dalam objek dan peristiwa spesifik yang berlaku
pada suatu masa dan wilayah (Martin dan Panofsky
1958).

Tahap ketiga adalah tahap interpretasi
makna
instrinsik atau isi dari sebuah karya seni. Alat

adalah

tendensi

ikonologis yaitu untuk memahami

interpretasinya intuisi  sintesis yaitu

menyangkut esensial  pemikiran
psikologis personal dan weltanchaung (pandangan
hidup) pencipta karya. Adapun
konfirmasinya menggunakan korektif interpretasi

sejarah kebudayaan (Martin dan Panofsky 1958).

kerangka

Ibing Pencug Sebuah Telaah Historis

Ibing Pencug merupakan tari improvisasi yang
terdapat di Karawang Jawa Barat. Tarian ini
merupakan salah satu tarian populer khas
Karawang. /bing Pencug disajikan baik oleh penari
laki-laki maupun oleh penari perempuan. Tempat
pertunjukan biasanya di panggung atau di arena
lapangan. Penari profesional menarikan /bing
Pencug di panggung, sedangkan penari partisipan
menari di arena lapangan. Penari partisipan
umumnya berasal dari penonton (Saepudin 2023).

Fenomena ibing pencug ini sangat penting
untuk dibahas karena keberadaan gambar, gerak,
gestur tubuh penar pencugpada hakekatnya bukan
sebuah objek yang hanya dapat dilihat oleh panca
indera, tetapi di dalamnya memiliki pemaknaan
yang memiliki relasi dengan konteks sejarah yang
sangat penting untuk dideskripsikan, dianalisis,
dan diinterpretasi. Oleh karena itulah keberadaan
ibing pencug dengan gaya maskulinnya sangat
penting untuk diteliti agar dapat dibaca berbagai
fenomena dalam setiap masanya sehingga dapat

152

diketahui berbagai hal yang terjadi pada masa lalu

sebagai bagian dari kesejarahannya.

Gambear 1: Penari sedang memainkan gerakan
Ibing Pencug dengan gerak tangkis. (Foto/video
oleh Sandiawan, 2019).

Gambar 2: Penari sedang memainkan gerakan

Ibing Pencug dengan gerak pukul. (Foto/video
oleh Sandiawan, 2019).

Fokus bahasan tulisan ini adalah Zbing
Pencug yang penarinya perempuan. Meskipun
disajikan oleh penari perempuan, namun karakter
sajian tarian ini tetap maskulin bukan feminin
(lihat Gambar 1 dan 2). Gambar 1 dan 2 tentang
Ibing Pencugdianalisis dengan teoriikonografi dan
ikonologi Erwin Panofsky untuk melihat
kesejarahannya. Ada tiga tahap analisis dalam
tulisan ini yaitu deskripsi pra ikonografi /bing
Pencug, analisis ikonografis /bing Pencug, serta
interpretasi ikonologis

Ibing Pencug.

Selengkapnya analisis sebagai berikut:
Deskripsi Pra Ikonografi Ibing Pencug

Deskripsi pra ikonografis adalah analisis tahap
pertama tentang /bing Pencug. Pembahasan pra



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 149-159 | E-ISSN: 2443-0110

ikonografi yaitu meneliti aspek visual dari makna
faktual dan ekspresional. Peneliti mengkaji makna
faktual yakni mengamati data visual apa adanya
yang terlihat dalam pertunjukan. Fakta datanya
adalah terdapat pertunjukan Zbing Pencug (seperti
dalam Gambar 1 dan 2) dengan seorang penari
yang sedang melakukan gerakan di atas panggung.
Salah seorang penari sedang melakukan gerak
improvisasi, spontanitas, tidak berpola, dan tanpa
persiapan sebelumnya. Tampak pula beberapa
penari lain berada di belakang dan dua pesinden
(vokalis) yang berjejer dengan posisi duduk.
Seorang di antara dua pesinden sedang
menyanyikan lagu dengan memegang microphone.

Posisi paling belakang nampak duduk
beberapa lelaki memainkan gamelan Sunda
(disebut gamelan selap atau gamelan multilaras)
Mereka memakai kostum berwarna orange. Pada
posisi paling belakang terdapat ancak atau tiang
gong dengan penuh ukiran. Selain itu, terdapat
pula spanduk yang berisi tulisan Rama Medal
Mandiri Jaya. Gemerlap lampu disco bersinar
berbinar-binar dengan berbagai warna cahaya dan
gerakan. Permainan lampu disco menambah indah
suasana di panggung pertunjukan. Seorang MC
(Master of Ceremony) di bawah panggung tidak
ketinggalan terus aktif mempromosikan grup,
penari, serta pesinden kepada penonton. MC juga
sibuk memanggil-manggil partisipan (para bajidor
dan tamu undangan) agar maju ke arena
pertunjukan untuk melakukan tarian.

Dalam  aspek

ekspresional,  terdapat

perbedaan gerak dan ekspresi /bing Pencug
dengan gerak-gerak Jaijpongan pada umumnya.
Ekspresi gerakan penari lebih terkesan berisi
ketangkasan, gesit, cepat, kuat, seperti orang
sedang mempertahankan diri dari musuh. Penari
perempuan memamerkan gerak-gerak seperti
halnya laki-laki yaitu pasang kuda-kuda yang lebar,
memukul, meninju, menendang dengan kaki ke
atas, ngepret, jingkrak, dan lain-lain. Tentunya hal
ini di luar kebiasaan tari Jajpongan pada umumnya.
Gerakan /bing Pencug sangat berbeda, karena
banyak membuka hal-hal yang dianggap tabu
untuk diperlihatkan oleh seorang perempuan
Sunda. Padahal selama ini, sifat dan karakter tari
Jalpongan yang umum adalah feminin, bahkan
terkenal dengan “3¢” nya (geo) gitek, dan goyang)

153

yang memperlihatkan nilai erotisme perempuan,
bukan sifat kelaki-lakian.

Berdasar fenomena di atas, selanjutnya
timbul pertanyaan, mengapa terjadi perbedaan
karakter dalam /bing Pencug. Untuk menguji
fenomena ini, maka digunakan alat konfirmasi
yaitu prinsip korektif interpretasi sejarah gaya.
Tarian dengan karakter maskulin serta disajikan
dengan spontan ini mengungkapkan gaya dari
pertunjukan /bing Pencug yang ada di Pantura
khususnya di Karawang, dan disebut gaya Pantura.
Data faktual (visual gerak secara spontan) dan
ekspresi yang disajikan penari bukan termasuk gaya
Bandung yang terpola dan feminin. Secara umum,
gaya_Jaipongan di Jawa Barat terdiri atas dua, yaitu
gaya Bandung dan gaya Pantura. Gaya Bandung
memiliki ciri terpola, bersifat feminin, berfungsi
sebagai apresiasi,
memiliki ciri improvisasi, maskulin, serta berfungsi

sedangkan gaya Pantura

sebagai hiburan yang disebut /bing Pencug. Kedua
gaya dalam sajian _Jajpongan ini memiliki identitas
dan ciri khasnya masing-masing dalam ranah
pertunjukan Jawa Barat. Selanjutnya untuk
pertunjukan /ajpongan di Karawang dan Subang,
orang Bandung menyebutnya dengan nama
Bajidoran (Jaipongan). Bajidoran adalah sajian
Jaipongan gaya Pantura (Karawang dan Subang)
dengan ciri khas improvisasinya (/bing Pencug),
sedangkan Jaipongan adalah tarian gaya Bandung
dengan ciri khas polanya (/bing Pola) yang sudah
tertata strukturnya.

Analisis Tkonografis /bing Pencug

Setelah mambahas Pra Ikonografis yaitu data
tekstual gerak, ekspresi serta gaya, selanjutnya
dianalisis dari segi kontekstualnya. Langkahnya
dengan mengidentifikasi makna sekunder yang
dihubungkan dengan penelaahan tema dan
konsep. Problem kontekstual pencugdigali melalui
sumber literer dengan tujuan untuk memahami
pengalaman terkait dengan tema dan konsep.
Setelah melihat data pra ikonografis /bing Pencug,
nampak bahwa gaya yang disajikan dalam tarian ini
adalah gaya Karawang. Ciri-ciri gaya Karawang
adalah improvisasi, spontan, tidak terpola serta
bersifat maskulin. Ciri-ciri seperti ini merupakan
ciri-ciri seni pertunjukan yang bertemakan seni
kerakyatan. Seni rakyat merupakan seni produk



Asep Saepudin et al. (Pemaknaan Gerakan Maskulin pada Ibing Pencug: Sebuah Telaah Historis)

masyarakat (Wolff 1981) yang berkembang pada
rakyat jelata (Soedarsono 2002). Seni rakyat hadir
dan hidup pada warga suatu kelompok masyarakat
yang menempati posisi sentral dalam kehidupan
masyarakat pemilik pertunjukan itu sendiri
(Simatupang 2013). Seni rakyat umumnya
memiliki ciri sederhana, luwes, tidak ribet, mudah
berubah, serta spontan. Seni rakyat umumnya tidak
terlalu banyak berfikir terkait artistik, tetapi lebih
kepada ekspresi yang mengalir secara naluri dari
dalam jiwa si seniman.

Kehadiran 7bing Pencug tidak lepas dari
patron atau pendukungnya di Karawang. Patron
Ibing Pencug umumnya rakyat biasa. Konsep seni
kerakyatan di Karawang adalah konsep kebebasan
atau improvisasi. Konsep improvisasi memberikan
dalam

keleluasaan ~ bagi  para

mengaktualisasikan dirinya di arena pertunjukan.

penari

Improvisasi berpengaruh pada pembentukan dan
perubahan karakteristik lagu (Ruchimat dkk.
2013).
kebebasan atau improvisasi ini nampak dengan

Tema kerakyatan dengan konsep
jelas dalam berbagai genre kesenian di Karawang.

Agar analisis ikonogarfis lebih tajam, maka
prinsip korektif sejarah tipe mencoba melihat
genre-genre lain yang ada kesamaan tema dan
konsep dalam berbagai pertunjukan di Karawang,
baik yang sejenis maupun berbeda zaman.
Berdasarkan hasil penelusuran, /bing Pencug
dengan tema seni kerakyatan dan konsep
kebebasan bukan hanya terdapat dalam genre
Jalpongan, akan tetapi nampak pula dalam
di

Celempungan, Topeng Banjet, Pencak Silat, serta

kesenian lain Karawang yaitu dalam
seni bela diri lainnya. Sudah sejak lama berbagai
genre kesenian ini hidup di Karawang untuk
mengisi panggung hiburan. Jika dilihat dari
gerakannya, keempat genre tersebut memiliki
kesamaan dengan gerak-gerak dan ekpresi tarian
yang dipentaskan dalam Jaijpongan yakni spontan,
tidak terpola, improvisasi, serta berkarakter
maskulin. Hal ini menunjukan bahwa di Karawang,
tema kerakyatan dan konsep
gaya
membedakan dengan gaya Bandung.

improvisasi
menandai Karawang yang sekaligus

Adanya persamaan gerak dalam beberapa
jenis kesenian, bukan sesuatu yang kebetulan,
tetapi merupakan cerminan ekspresi budaya rakyat

Karawang. Secara sosiologis, bahwa patron

154

kesenian di Karawang umumnya masyarakat kelas
menengah ke bawah, sehingga melahirkan ciri seni
rakyat. Sifat dan karakter rakyat biasa, umumnya
tidak banyak menuntut hal-hal yang penuh
kebebasan,

kerumitan, tetapi

melepaskan diri dari belenggu rutinitas dalam

menginginkan
kehidupannya. Pada konsep improvisasi ini
mengutamakan ekspresi personal seseorang dalam
pertunjukanya daripada nilai-nilai artistik. Padahal,
secara tidak sengaja, apa yang mereka lakukan
sebenarnya penuh dengan nilai-nilai artistik.

Interpretasi ikonologis /bing Pencug

Langkah selanjutnya adalah interpretasi ikonologis
yaitu tahapan esensial untuk memahami isi atau
makna instrinsik. Langkah ini menggunakan intuisi
sintesis yaitu psikologis dan pandangan hidup
seniman (weltanschaung). Interpretasi ikonologis
yang berkaitan dengan nilai simbolik dari /bing
Pencugperlu diungkap dari pengalaman psikologis
para penari sebagai pelaku, pandangan hidup, latar
dan  kultur
Masyarakat yang dimaksud adalah masyarakat

belakang sosial masyarakatnya.
Karawang.

Kemunculan /bing Pencugyang berkarakter
maskulin tentu tidak lepas dari peranan para
seniman serta masyarakat Karawang sebagai
partisipan. Mereka adalah para penari laki-laki
yang disebut Bajidor. Ibing Pencug berasal dari
partispan laki-laki yang ikut pentas di panggung
pertunjukan sekitar 1960-an pada pertunjukan
Kiliningan (Herdiani 1999). Pada pertunjukan
Kiliningan banyak partisipan yang ikut menari
dengan meminta lagu terlebih dahulu. Mereka
pada umumnya adalah laki-laki. Mereka yang
menari di arena panggung adalah para jawara
Sunda yang mahir/jago maenpo atau Pencak atau
bermain Pencak silat. Mereka (para jawara) masuk
di medan pertunjukan untuk mencari hiburan di
luar kebisaan sehari-harinya. Selain itu, tujuan
mereka juga untuk menonjolkan ke “aku”an agar
pengaruhnya dapat diakui oleh kelompok lain atau
masyarakat sekitar.

Gerak-gerak yang muncul dalam ibingan
mereka adalah gerakan bela diri sebagai simbol
pertahanan laki-laki. Gerakan bela diri ini terutama
terdapat dalam seni Pencak Silat. Mereka bebas
mengeluarkan gerak apapun, mulai dari mana saja,



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 149-159 | E-ISSN: 2443-0110

dan tidak ada aturan-aturan yang ketat. Kebebasan
dibawa ke

Jaipongan. Maka dari itu, secara historis, gerak-

ini selanjutnya dalam kesenian
gerak yang berkarakter maskulin (nendang, kepret,
gunting, pukul, tinju, dan lain-lain) berasal dari
pengalaman dan personal para Bajidor yang mahir
bela diri dan Pencak Silat. Gerakan bela diri yang
maskulin terus bertahan dari generasi ke generasi
sampai dengan sekarang. Gerakan bela diri ini pula
yang selanjutnya dipraktikkan oleh para penari
perempuan dalam beberapa jenis kesenian yang
berkembang di Karawang. Hal ini terjadi karena
beberapa hal, antara lain perempuan Karawang
banyak yang mempelajari pencak silat baik sebagai
alat penjagaan diri maupun sebagai ekspresi seni,
pengajar tari di Sunda bahkan koreografer
umumnya laki-laki yang memiliki karakter
maskulin sehingga tersampaikan kepada para
penari perempuan saat mengajarkan tarinya,
bahkan pada masa lalu, sebagian perempuan Sunda
memiliki karakter maskulin telah memiliki karakter
maskulin.
Fenomena di atas tidak jauh berbeda dalam
di Jawa
Yogyakarta. Hampir semua tari gaya Yogyakarta

kasus khususnya dalam keraton
berkarakter tari putra yang menggambarkan
perang seperti beksan lawung, beksan sekar
medura, beksan wayang, beksan tumeng, dan
ringgit jalma/wayang wong (Soedarsono 1997).
Pada tari-tari tertentu, terkadang penari laki-laki
memerankan/ memperagakan gerakan perempuan
karena kebutuhan ketokohan atau keterbatasan
penari. Begitu juga tari Gandrung Banyuwangi,
pada
ditampilkkan oleh penari perempuan, namun
awalnya ditampilkan oleh laki-laki (Santi, dkk.
2018).

Pada tahap akhir analisis selanjutnya yaitu

meskipun masa  sekarang  banyak

interpretasi ikonologis. Interpretasi ikonologis
diperlukan konfirmasi dengan prinsif korektif
interpretasi sejarah kebudayaan yang membangun
simbol-simbol sebuah karya. Pada tahap ini,
diungkap nilai dan sejarah kebudayaan pada
masanya, demikian juga pandangan ideologis serta

Alat adalah

interpretasi dengan

pengalamannya. pembuktiannya

menempatkan ikonologi
sejarah kebudayaan pada masa ketika objek

diciptakan.

15§

Sebagaimana disebutkan pada sejarah tipe,
bahwa /bing Pencug dalam Jaipongan memiliki
kesamaan karakter dan sifat gerakannya dengan
seni lain yang hidup di Karawang antara lain
Celempungan, Topeng Banjet, Pencak Silat, serta
bela diri lainnya. Persamaan ini karena memiliki
tema dan konsep yang sama yaitu sebagai seni
rakyat dengan penuh improvisasi. Salah satu jenis
kesenian yang sama memiliki kemiripan /bing
Pencug dengan Jaipongan adalah dalam kesenian
Topeng Banjet. Topeng Banjet adalah seni teater
tardisional dari Karawang. Kesenian Zopeng
Banjet sering mempertunjukkan /Ibing Pencug
untuk memperkuat tokoh utama dalam ceritaya
yang memiliki ilmu kekebalan tubuh. Ilmu
kekebalan ini disebut kadugalan/kajawaraan para
pendekar pada masa lalu. Pada masa lalu yang
dimaksud adalah masa gentingnya Kabupaten
Karawang, yaitu tahun 1940-an akibat konflik
politik (Rosala et al. 2018).

Pada salah satu adegan pertunjukan Topeng
Banjet, biasanya disajikan tentang keberadaan para
pendekar. Para pendekar ini diperankan oleh tokoh
laki-laki yang kekar, beringas, dan gagah. Di dalam
tidak pernah ada tokoh

perempuan yang terlibat, baik dalam cerita, menari,

sajian  ceritanya,

maupun saat adegan perkelahian. Pertanyaannya
1940-an di
Karawang. Hal itu penting untuk menelaah

adalah ada kejadian apa pada

pemaknaan historis /bing Pencug agar makna
simbol-simbolnya dapat tergambar dengan jelas.
Merujuk tulisan Imadudin (2018), bahwa
pada tahun 1945-1947, di Karawang terjadi huru
hara hebat karena ada konflik politik yang sangat
sengit antara tiga elemen masyarakat yaitu tentara,
laskar, dan jago Karawang. Padahal, ketika itu
masyarakat sedang mengahadapi para penjajah
Belanda di bawah Sekutu yang ingin kembali
menguasai Karawang. Banyaknya laskar dan jago
di

Karawang karena memiliki kelompok dan pengikut

menimbulkan  permasalahan  tersendiri
yang sangat besar dan solid. Jawara umumnya
memiliki kekuatan yang berujung premanisme dan
(Irfani, 2011). Mereka

merongrong kemerdekaan, juga sering membuat

kekuasaan selain
kekacauan untuk memperoleh kekuasaan dan
keuntungan. Muncullah nama Ki Bubar, Lempong
Bapa Emah, Pa Gelung, Pa Belah, dan lain-lain.
Mereka memiliki pengikut yang setia yang



Asep Saepudin et al. (Pemaknaan Gerakan Maskulin pada Ibing Pencug: Sebuah Telaah Historis)

menimbulkan ketakutan di masyarakat. Kegiatan
mereka terhenti setelah para jago dan jawara ini
diselesaikan oleh tentara dan masyarakat, baik yang
mati ditembak atau yang ditahan hidup (Imadudin
2018).

Kisah di atas menjelaskan bahwa di
Karawang pada 1945-an, terjadi huru hara oleh
para jago/jawara dengan mengandalkan kekebalan
(kadugalan). Umumnya para jago/jawara tersebut
memiliki kekebalan tubuh, serta menguasai bela
diri yang sudah umum pada waktu itu. Penculikan
Presiden Soekarno dan Mohamad Hatta untuk
kemerdekaan, termasuk salah satu peran jawara
1981). Setelah

merdeka, Para jawara ini biasanya ikut meramaikan

Karawang (Tim Penyusun

atau berpartisipasi dalam pertunjukan berbagai

jenis kesenian khususnya Kiliningan yang
selanjutnya disebut Kiliningan Jaipongan atau
Bajidoran. Dengan demikian, secara kesejarahan
kebudayaan, Zbing Pencug tidak dilahirkan dari
sosok perempuan, akan tetapi dari unsur maskulin
yakni para jawara/jago bela diri di Karawang. Bela
diri dan Pencak silat ini pada awal diciptakannya
bukan untuk bersenang-senang, akan tetapi untuk
mempertahankan diri atau membela diri (Mulyana
2013, 81) dari gangguan musuh, baik musuh
pribumi maupun penjajah. Tentunya, penjagaan
ini dilakukan oleh sosok laki-laki dan bukan oleh
sosok perempuan.

Lahirnya para jawara tidak lepas dari sejarah
Karawang pada masa lalu baik masa kerajaan,
kolonialisme, ~maupun pasca kemerdekaan
(Sundapura 2016). Jika dilakukan penelusuran
sejarah lebih jauh lagi, maka kesejarahan Para
Jawara di Karawang sebenarnya sudah muncul
sejak zaman Kerajaan Mataram pada 1620-an
dalam melawan penjajah yakni Bangsa Belanda,
Inggris, dan Cina sebagai tuan tanah. Hal ini
muncul karena terlalu banyak kesengsaraan yang
2017).

Kolonialisme yang berlangsung lama menyisakan

timbul akibat penjajah (Sundapura

sisa-sisa kebudayaan yang dirasakan sampai
dengan saat ini (Kurniawan et al. 2019), salah
satunya terkait keberadaan Jawara di Karawang.
Para Jawara memiliki ketangkasan dalam
bertempur, memiliki kekebalan fisik, mahir main
golok dan Pencak Silat (Herdiani 1999). Oleh
karena gerak gerik para Jawara diawasi dan dibatasi
maka mereka mewariskan

oleh  penjajah,

156

perjuangan pendekar dalam berbagai kesenian di
Karawang dengan memasukan Pencak Silat di
dalamnya. Mereka memasukkan gerak gerik jawara
ke dalam Pencak Silat (Hamid 1976). Hal ini pula
yang menyebabkan gerak-gerak bela diri masuk ke
dalam Jajpongan.

Pengadopsian  /bing  Pencug  dalam
Jaipongan dari bela diri dan Pencak silat
merupakan titik pangkal mengapa gerak-gerak
Ibing Pencug bersifat maskulin. Meskipun /bing
Pencug dilakukan oleh tubuh perempuan, akan
tetapi hasilnya merupakan gerak-gerak maskulin
bukan feminim. Hal ini beralasan karena secara
kesejarahan, /bing Pencug lahir dari kegiatan laki-
laki sebagai para jawara. Dengan demikian, /bing
Pencug  merupakan identitas  kelaki-lakian,
diciptakan oleh laki-laki, hasil karyanya adalah
berciri laki-laki (maskulin) karena digarap dari
gerakan pertahanan, penyerangan, gesit, cekatan,
yang semuanya terdapat dalam Gerakan bela diri,
terutama dalam Pencak Silat.

Unsur bela diri dalam Pencak Silat identik
dengan ketahanan fisik, penyerangan, pertahanan,

kekebalan,
ketahanan fisik atau disebut kadugalan. Ibing

kekuatan, yang mencerminkan
Pencug  bukan bersifat feminim, akan tetapi
bersifat maskulin yakni sebagai cerminan jawara
Sunda yang memiliki ilmu kekebalan. Maka
diketahui bahwa /bing Pencug dalam Jaipongan
adalah sebagai kristalisasi dari simbol pertahanan
diri para jawara Sunda (khusus di Karawang)
untuk melawan para penjajah. Ibing Pencug
sebagai simbol kelaki-lakian orang Sunda yang
disebut ilmu bela diri atau kadugalan yang sduah
sejak dulu mengakar dalam kehidupan masyarakat
Karawang.

Simpulan

Simpulan dari tulisan ini antara lain; Pertama
tentang berbagai penanda visual dari gerak-gerak
Ibing Pencugyaitu gerak-gerak penari perempuan
yang diekspresikan dengan karakter maskulin
sebagai ciri khas tarian gaya Karawang. Kedua
bahwa tema /bing Pencug adalah kerakyatan yang
konsep garapnya improvisasi sebagai ciri khas seni
rakyat. Ketiga, /bing Pencug dalam tari_Jaipongan
secara sejarah merupakan kristalisasi simbol
Sunda

pertahanan diri para jawara dalam



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 149-159 | E-ISSN: 2443-0110

menghadapi penjajah. /bing Pencug adalah simbol
perlawanan para pendekar Sunda yang memiliki
ketangkasan bertempur, kekebalan fisik, mahir
main golok dan pencak silat. Semua ini disebut
ilmu bela diri atau ilmu kekebalan yang diwujudkan
dalam berbagai bentuk kesenian. Salah satunya
dalam kesenian Jaipongan (Bajidoran). Maka,
meskipun /bing Pencug di dalam Jaipongan
ditarikan oleh penari perempuan, namun hasilnya
menunjukkan sifat maskulin bukan feminin.
Berhasilnya penelitian ini telah membuktikan
bahwa teori ikonografi ikonologi Panofsky dapat
digunakan untuk meneliti seni pertunjukan (dalam
hal ini /bing Pencug) sehingga teori seni rupa
memberi kontribusi baru bagi perkembangan
keilmuan seni pertunjukan.

Referensi

Andiana, D. 2022a. "Citra Perempuan Sunda

dalam Tari Jaipongan Kawung Anten Karya
Gumbira." Jurnal =~ Belaindika
dan Inovasi

Gugum
(Pembelajaran
Pendidikan)4(1): 1-9.
https://doi.org/10.52005 /belaindika.v4il.
92

Andiana, D. 2022b. "Citra Perempuan Sunda
dalam Tari Jaipongan Kawung Anten Karya
Gugum Gumbira." Jurnal BELAINDIKA
(Pembelajaran dan
Pendidikan)21(1): 73-93.
https://doi.org/10.52005 /belaindika.v4i1.92

Inovasi

Anugrah, Ilam, Trianti Nugraheni, dan T. Taryana.
2021. "Konstruksi Laki-Laki Sunda dalam
Tari Pencug Bojong Karya
Gumbira." Ringkang2(1): 45-56.
Azis, A.2007. "Pencug Merupakan Kreativitas Tari
Jaipong." In Gugum Gumbira Dari Chacha

Gugum

Ke_Jaipongan, edited by Endang Caturwati
and Lalan Ramlan. Bandung: Sunan Ambu
Press STSI Bandung.
Durban, 1. 2010. "The New Wave of Jaipongan
Dance." Balungan: 37-42.
Feltman, C. E.,, and D. M. Szymanski. 2018.
"Instagram Use and Self-Objectification:
The Roles of Internalization, Comparison,
and
311-

Appearance Commentary,

Roles78(5-6):

Feminism." Sex

157

324. https://doi.org/10.1007/s11199-017-
0796-1

Fitria Ningsih, W. 2024.
Ketahanan Pangan (Rumah Tangga) pada
Masa  Revolusi.” Jurnal ~ Sejarah  Citra
Lekha9(1).

Garaghan, S. J,, G. J. 1995. A Guide to Historical
Method (Sebuah Penuntun untuk Metode
Sejarah). Terj. Abdul Azis dkk. Yogyakarta:
Universitas Gadjah Mada.

Garaghan, G. J. 1957.A Guide to Historical
Method. New York: Fordham University
Press.

Gill, R. 2017. "The Affective, Cultural and Psychic
Life of Postfeminism: A Postfeminist
Sensibility 10 Years On." European_Journal

"Perempuan dan

of  Cultural  Studies20(6): 606-
626. https://doi.org/10.1177/1367549417
733003

Goleman, et al. 2019. "Erotic Triangles: Sundanese
Men’s Improvisational Dance in West Java,
Indonesia." Journal of Chemical
Information and Modeling53(9): 1689~
1699.

Gottschalk, L. 198S5. Mengerti Sejarah. Jakarta:
Universitas Tas Indonesia Press.

Hamid, N. 1976. "Banjet: Teater Rakyat Jawa Barat
Bercikal Bakal Para Pendekar." Buletin
Kebudayaan Jawa Barat 30.

Herdiani, E. 1999. "Bajidoran Sebagai Pertunjukan
Hiburan  Pribadi  pada
Karawang: Kontinuitas dan Perubahannya."

Masyarakat

Master’s thesis, Program Studi Pengkajian
Seni Pertunjukan dan Seni Rupa, Fakultas
Pascasarjana, Universitas Gadjah Mada,
Yogyakarta.

Herdiani, E. 2017. "Dynamics of Jaipongan on
West Java from 1980 to 2010." Asian
Theatre Journal34(2): 455-473.
https://doi.org/10.1353/atj.2017.0032

Husain, S. B, L. Puryanti, and A. Setijowati. 2021.

Hitam:

Pendidikan
Masyarakat Adat Tana Towa Kajang,
Sulawesi  Selatan." Jurnal Sejarah Citra
Lekha6(1): 57-67.
https://doi.org/10.14710/jscl.v6i1.38335

Imadudin, I. 2018. "Revolusi dalam Revolusi:
Tentara, Laskar, dan Jago di Wilayah

"Komunitas  Berbaju Sejarah,

Perempuan, dan dalam




Asep Saepudin et al. (Pemaknaan Gerakan Maskulin pada Ibing Pencug: Sebuah Telaah Historis)

Karawang 1945-1947." Patanjala: Jurnal
Penelitian Sejarah dan Budaya10(1): 35-
50.

Irfani, F. 2011. Jawara Banten: Sebuah Kajian
Sosial, Politik, dan Budaya. Jakarta: YPM
Press.

1994. Metodologi
Yogyakarta: PT Tiara Wacana Yogya.

Kurniawan, G. F., W. Warto, and L. A. Sutimin.
2019. "Dominasi Orang-Orang Besar dalam

Kritik  Politik
Historiografi dan Politik Ingatan." Jurnal
Sejarah Citra Lekha4(1):
36. https://doi.org/10.14710/jscl.v4i1.215
76

Mandasari, N. 2023. "Peran Politik Perempuan

Perspektif Gender." Ebisma
(Economics, Business, Management, &
Accounting Journal)3(2): 133-
143. https://doi.org/10.61083/ebisma.v3i
2.38

Marlianti, M., A. L. Saidi, and A. H. Destiarmand.
2017. "Pergeseran Bentuk Siluet Kostum

Kuntowijoyo. Sejarah.

Indonesia:

Sejarah

dalam

Tari Jaipongan Tahun 1980-
2010." Panggung27(1). https://doi.org/10
26742 /panggung.v27i1.233

Martin, J. R., and E. Panofsky. 1958. "Meaning in
the Visual Arts." The Art Bulletin40(2):
159. https://doi.org/10.2307/3047766

Melamba, B. 2020. "Perempuan dan Kekristenan
pada Masyarakat Tolaki dan Moronene di

Sulawesi Tenggara, 1915-1946." Jurnal
Sejarah Citra Lekha5(2): 87-
97. https://doi.org/10.14710/jscl.v5i2.311
39

Putri, A. S., and P. P. Anzari. 2021. "Dinamika
Peran Ganda Perempuan dalam Keluarga
Petani di Indonesia." Jurnal Integrasi dan

Harmoni  Inovatif IImu-llmu  Sosial
(JIHI3S)1(6): 757~
763. https://doi.org/10.17977 /um063v1i6
p757-763

Rahmaputri, H. A. Z., A. Budiman, and T. Taryana.
2024. '"Ibing Pencug Gaya Kaleran

Kabupaten Karawang." Ringkang: Kajian
Seni Tari dan Pendidikan Seni Tari4(3):
548-

559. https:
i3.77527

doi.org/10.17509/ringkang.v4

158

Ramlan, L., and J. Jaja. 2019. "Estetika Tari
Réndéng  Bojong  Karya  Gugum
Gumbira." Panggung29(4). https://doi.org
/10.26742/panggung.v29i4.1048

Rosala, D., A. Supriyatna, and A. I. Suryawan. 2018.
"Pencugan Ibing Penca Topeng Pendul

Kabupaten  Karawang." Panggung28(1):
16—

32. https://doi.org/10.26742 /panggung.v2
8il.411

Rottenberg, C. 2017. "Neoliberal Feminism and
the Future of Human Capital." Journal of
Women in Culture and Society42(2).

Ruchimat, I., R. M. Soearsono, T. Haryono, and T.
Narawati. 2013. "Laras dan Rumpaka dalam
Garap Karawitan
Jugala." Panggung:  Jurnal
Budaya23: 434-442.

Rumbekwan, M., and N. A. Tanamal. 2023. "Peran

dalam

Jaipongan

dan

Seni

Perempuan Ketahanan
Nasional." Jurnal I[lmu Pemerintahan Widya
Praja48(2):203-212.
https://doi.org/10.33701 /jipwp.v48i2.3081

Saepudin, A. 2023. "The Mythical Construction of
Masculinity in Arena Bajidoran Namin
Group as a Special Gender Order." JUSA:
Jurnal of Urban Society’s Arts 10(2).

Saepudin, A. 2024. Ibing Pencug as a Play.

Santi, H. W, and N. M. Arshiniwati. 2018.

Tari

di

"Gandrung  Marsan:  Eksistensi
Gandrung
Banyuwangi." Kalangwan4(2): 87-95.

Simatupang, L. 2013. Pergelaran: Sebuah Mozaik

Lanang

Penelitian  Seni  Budaya. Yogyakarta:
Jalasutra.

Soedarsono, R. M. 1997. Wayang Wong: Drama
Tari  Ritual Kenegaraan di Keraton
Yogyakarta. Yogyakarta: Gadjah Mada
University Press.

Soedarsono, R. M. 2002. Seni Pertunjukan

Indonesia di Era Globalisasi. Yogyakarta:

Gadjah Mada University Press.
Sundapura, A. 2016. Membongkar

Karawang. Karawang: Lembaga Kajian

Sejarah

Budaya Sundapura.

Sundapura, A. 2017. Getih Karawang: Sejarah
Berdirinya Kabupaten Karawang Versi
Terbaru dan
Sundapura Foundation.

Terlengkap. Karawang:



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 149-159 | E-ISSN: 2443-0110

Suryaman, A. 2019. "Ibing Saka: Telaah Kreativitas
Namin dalam Bajidoran." Jurnal  Seni
Makalangan 6(212): 22-28.

Tim Penyusun. 1981. Sejarah Daerah Jawa Barat.
Jakarta: Departemen Pendidikan dan
Kebudayaan, Proyek Penelitian dan
Pencatatan Daerah.

Windrowati, T. 2018. "Gandrung Temu: Peran
Perempuan dalam  Kehidupan  Seni

Pertunjukan." Panggung28(3). https://doi.

org/10.26742 /panggung.v28i3.480
Wirandi, R,, and F. F. Sukman. 2022. "Power

Perempuan dalam Tradisi Musik Becanang
di Bener Meriah." Gorga: Jurnal Seni
Rupall(2):
572. https://doi.org/10.24114/¢r.v11i2.40
085

Wolff, J. 1981. The Social Production of Art. New
York: St. Martin’s.

Yuliawati, S. 2018. Kajian Linguistik Korpus dan

Semiotik Perempuan Sunda dalam Kata.
Bandung: PT Refika Aditama.

Zahrok, S., and N. W. Suarmini. 2018. "Peran
Perempuan  dalam  Keluarga." IPTEK
Journal ~ of  Proceedings  SeriesS:
61. https://doi.org/10.12962/j23546026.y
2018i5.4422

159



