
Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 173-184 | E-ISSN: 2443-0110  

 

173 

Politik Agraria Kolonial dan Perlawanan Sosial di Jawa Timur:  
Legenda Sarip Tambak Oso 

 
Muhdi* dan Eva Nur Rachmawati 

 
Program studi Sejarah peradaban Islam, Fakultas Adab dan Humaniora,  

Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya 
Jl. Dr. Ir. Soekarno No. 682 Gunung Anyar Surabaya, Jawa Timur - Indonesia 

 
*Penulis korespondensi: muhdi@unisa.ac.id 

DOI: https://doi.org/10.14710/jscl.v10i2.76396 
 
 

 
 

Abstract 
 

This article examines colonial agrarian politics in Eastern Java following the enactment of the Agrarische Wet of 1870, focusing on 
the effects of land taxation policies on rural social inequality and on the interpretation of Sarip Tambak Oso’s actions as a form of 
popular social resistance to the colonial agrarian order. Employing the historical method within a historical, sociological approach, 
through heuristic, verification, interpretation, and historiographical stages, the analysis is grounded in Ralph Linton’s role theory 
and James C. Scott’s theory of everyday resistance. The study advances three principal findings. First, post-1870 colonial agrarian 
policy in Java did not constitute a liberating form of agrarian liberalism; rather, it established a hierarchical and exploitative land-
tenure regime through the doctrine of domein verklaring. Second, colonial land taxation functioned as a mechanism of power that 
reproduced rural social stratification, intensified economic inequality, and accelerated the proletarianization of smallholders. 
Third, within this structurally unequal agrarian context, Sarip Tambak Oso, popularly remembered as a “thief for the people”, can 
be understood as embodying a form of moral-economic social resistance that challenged colonial hegemony through symbolic and 
redistributive action. Sarip represents subaltern agency, underscoring that colonial conflict in Java was fundamentally rooted in 
struggles over land, taxation, and rural social justice. Theoretically, this article argues that colonial agrarian policy produced 
structural domination, while Sarip Tambak Oso’s resistance expands the analytical scope of everyday resistance and role theory as 
forms of subaltern political praxis. 
 
Keywords: Colonial Agrarian Politics; Land Taxation; Social Inequality; Social Resistance; Sarip Tambak Oso; Eastern Java. 

 
Abstrak 

 
Artikel ini berfokus pada analisis politik agraria kolonial pasca-Agrarische Wet 1870, dampak kebijakan pajak tanah terhadap 
ketimpangan sosial desa, serta pemaknaan tindakan Sarip Tambak Oso sebagai bentuk perlawanan sosial rakyat terhadap struktur 
agraria kolonial di Jawa Timur. Artikel ini menggunakan metode sejarah dengan pendekatan historis-sosiologis, melalui tahapan 
heuristik, verifikasi, interpretasi, dan historiografi, serta dianalisis menggunakan teori peran Ralph Linton dan teori perlawanan 
sehari-hari James C. Scott. Artikel ini menyimpulkan beberapa temuan penting, antara lain pertama, bahwa politik agraria kolonial 
pasca Undang-Undang Agraria 1870 di Jawa tidak merepresentasikan liberalisasi yang membebaskan petani, melainkan 
membangun rezim kepemilikan tanah yang hierarkis dan eksploitatif melalui doktrin domein verklaring. Kedua, Kebijakan pajak 
tanah kolonial berfungsi sebagai mekanisme kekuasaan yang mereproduksi stratifikasi sosial desa, memperlebar ketimpangan 
ekonomi, dan mendorong proletarisasi petani kecil. Ketiga, dalam konteks struktur agraria yang timpang inilah tindakan Sarip 
Tambak Oso, dikenal sebagai “pencuri untuk rakyat”, dapat dipahami sebagai bentuk perlawanan sosial moral-ekonomis, yang 
menantang hegemoni kolonial melalui aksi simbolik dan redistributif. Sarip merepresentasikan agensi subaltern yang menegaskan 
bahwa konflik kolonial berakar pada persoalan tanah, pajak, dan keadilan hidup rakyat desa. Implikasi teoritiknya, artikel ini 
menegaskan bahwa kebijakan agraria kolonial melahirkan dominasi struktural, sementara perlawanan Sarip Tambak Oso 
memperluas teori perlawanan sehari-hari dan teori peran sebagai praksis politik subaltern. 
 
Kata Kunci: Politik Agraria Kolonial; Pajak Tanah; Ketimpangan Sosial; Perlawanan Sosial; Sarip Tambak Oso; Jawa Timur. 
 
 
 

 
 

Diterima/ Received: 25 Juli 2025; Direvisi/ Revised: 31 Januari 2026; Disetujui/ Accepted: 1 Februari  2026 



Muhdi dan Eva Nur Rachmawati (Politik Agraria Kolonial dan Perlawanan Sosial di Jawa Timur ) 

 

174 

Pendahuluan 
 
Politik agraria kolonial Belanda di Indonesia 
dibangun di atas logika penguasaan tanah sebagai 
sumber utama akumulasi ekonomi dan kontrol 
politik. Sejak penghapusan VOC (1799) dan 
penguatan pemerintahan kolonial negara, tanah-
tanah di Nusantara secara bertahap diredefinisi 
sebagai domain negara (staatsdomein), yakni 
konsep hukum yang menegasikan hak komunal 
masyarakat adat. Kebijakan ini pertama kali 
dijalankan secara massif melalui Cultuurstelsel 
(1830), yang memaksa petani menyerahkan tanah 
dan tenaga untuk tanaman ekspor. Meskipun 
secara formal tanah tetap dianggap milik rakyat, 
namun dalam praktiknya negara kolonial 
mengontrol produksi, distribusi, dan surplus, 
sehingga petani kehilangan kedaulatan atas 
tanahnya sendiri. Krisis pangan, kemiskinan 
struktural, serta disintegrasi sosial desa menjadi 
konsekuensi langsung dari sistem aturan ini. 
Perubahan mendasar terjadi dengan 
diberlakukannya Agrarische Wet 1870, yang 
memberikan peluang modal swasta Eropa masuk 
ke Hindia Belanda.  

Van Der Kroef menyimpulkan bahwa 
kedaulatan kolonial Belanda di Indonesia lahir dari 
pergeseran kekuasaan perusahaan dagang ke 
negara, dipengaruhi pencerahan dan reformasi 
Inggris, yang menegaskan kedaulatan negara, 
kebijakan agraria, dan kontrol teritorial, hingga 
akhirnya runtuh oleh revolusi kemerdekaan 
Indonesia (van Der Kroef 1951, 151-169). Melalui 
skema erfpacht jangka panjang, tanah-tanah adat 
yang tidak diakui secara hukum Barat diklaim 
sebagai tanah negara dan disewakan kepada 
perusahaan perkebunan. Transformasi ini 
mendorong proletarisasi petani, perampasan 
tanah, serta meningkatnya konflik agraria yang 
bersifat struktural dan meluas (Ricklefs 2008, 182–
187). 

Kondisi tersebut melahirkan gejolak 
perlawanan di hampir seluruh wilayah Indonesia 
dengan corak yang beragam. Di Banten, tekanan 
pajak tanah dan penetrasi ekonomi kolonial 
memicu melahirkan Pemberontakan Petani 1888, 
yang menargetkan aparat kolonial dan elite lokal 
sebagai simbol ketidakadilan agraria (Kartodirdjo 
1984, 21–24, 67–72 ). Di Aceh, konflik agraria 

terjalin erat dengan resistensi politik dan religius, 
yakni terjadinya Perang Aceh yang merupakan 
upaya masyarakat mempertahankan kedaulatan 
tanah ulayat dari klaim negara kolonial (Reid 1979, 
211–215). Di Minangkabau, intervensi Belanda 
dalam konflik Padri–Adat berujung pada 
pelemahan sistem tanah komunal nagari (Dobbin 
1983, 101–105). Di wilayah Priangan juga 
mengalami eksploitasi berat melalui tanam paksa 
kopi, yang melahirkan perlawanan laten seperti 
sabotase dan migrasi paksa (Elson 1994, 89–93). 
Sementara itu di Sumatera Timur, ada ekspansi 
perkebunan tembakau Deli yang menyebabkan 
adanya perampasan tanah masyarakat lokal dan 
memicu konflik buruh kontrak (Stoler 1985, 112–
118). Di wilayah Jawa Tengah dan Jawa Timur, 
tekanan sewa tanah, pajak, dan hubungan kerja 
kolonial mendorong munculnya gerakan petani 
awal abad ke-20 yang kemudian beririsan dengan 
organisasi modern seperti Sarekat Islam (Shiraishi 
1990, 34–38). Secara keseluruhan, perlawanan-
perlawanan tersebut menunjukkan bahwa 
kolonialisme di Indonesia tidak hanya ditentang 
sebagai kekuasaan asing, tetapi juga sebagai rezim 
agraria yang mencabut hak dasar rakyat atas tanah 
dan kehidupan mereka. 

Deskripsi politik agraria oleh kolonial 
Belanda diatas, secara umum di berbagai daerah 
nusantara, tidak hanya menegasikan hak 
kedaulatan tanah bagi petani, tapi justru 
melahirkan resistensi dan konflik yang berujung 
pada terjadinya perlawanan dan perang. Sejak awal 
abad ke-19, tanah menjadi fondasi utama 
eksploitasi ekonomi kolonial, sekaligus arena 
konflik sosial antara negara kolonial, elite lokal, dan 
rakyat pedesaan. Kartodirdjo menyatakan bahwa 
politik agraria kolonial Belanda di Jawa secara 
sistematis mampu mengubah relasi manusia 
dengan tanah dari ruang hidup komunal menjadi 
komoditas ekonomi yang tunduk pada logika fiskal 
dan kapital (Kartodirdjo 1984, 32). Transformasi 
ini memicu ketimpangan struktural dan gelombang 
perlawanan rakyat di berbagai wilayah Jawa. 
Bahkan, dalam konteks hukum, Andreas, Adi dan 
Sulastuti menyimpulkan bahwa implementasi 
reformasi agraria di Indonesia masih kuat 
dipengaruhi warisan kolonial, baik melalui sistem 
pembuktian hukum formal maupun pendekatan 
represif negara, sehingga tujuan keadilan sosial dan 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 173-184 | E-ISSN: 2443-0110  

 

175 

redistribusi tanah sebagaimana amanat UUPA dan 
UUD 1945 belum terwujud optimal (Andreas, Adi 
dan Sulastuti 2019, 101-114). Selain itu, Novita 
juga menyimpulkan bahwa hukum politik agraria 
selalu terkait kepentingan ekonomi, di mana 
Agrarische Wet 1870 mengukuhkan kapitalisme 
kolonial yang menaikkan nilai tanah, sementara 
warisan seperti Sultan Ground memunculkan 
ambiguitas antara hukum nasional dan perjanjian 
historis (Novita 2023, 11-16). 

Pemberlakuan Cultuurstelsel pada 1830 dan 
kemudian Undang-Undang Agraria 1870 
menandai dua fase penting politik agraria kolonial. 
Bagi Taylor, jika sistem tanam paksa menundukkan 
petani melalui kewajiban produksi tanaman 
ekspor, maka rezim agraria liberal pasca-1870 
membuka jalan bagi kapital swasta dengan tetap 
mempertahankan mekanisme kontrol negara atas 
tanah rakyat (Taylor 2003, 203–205). Dalam 
praktiknya, kebijakan ini melahirkan tekanan pajak, 
kerja rodi, serta marginalisasi petani kecil, terutama 
di wilayah-wilayah agraris strategis seperti Jawa 
Timur. 

Dalam konteks wilayah Jawa Timur inilah 
legenda Sarip Tambak Oso muncul. Ia dikenal 
sebagai tokoh rakyat dari kawasan pesisir utara 
Jawa Timur, Surabaya timur dan Sidoarjo, yang 
hidup pada akhir abad ke-19 hingga awal abad ke-
20. Dalam ingatan kolektif masyarakat, Sarip 
dikenal sebagai rakyat kecil, anak petani dan 
nelayan miskin yang tumbuh dalam lingkungan 
desa tertindas. Sarip juga hidup di tengah 
masyarakat yang berada di bawah tekanan 
ekonomi dan sosial akibat kebijakan kolonial 
Belanda (Onghokham 2002, 134). Sarip juga 
dipandang sebagai simbol perlawanan terhadap 
ketidakadilan pajak tanah kolonial. Dia menolak 
membayar pajak, merampas hasil pajak, dan 
membagikannya kembali kepada rakyat miskin 
(Herusatoto 1984, 177–178). Artikel ini 
berargumen bahwa tindakan Sarip tidak dapat 
dipahami semata sebagai kriminalitas, melainkan 
sebagai bentuk perlawanan sosial terhadap politik 
agraria kolonial. 

Kajian ini menekankan pada teori peran dan 
teori perlawanan sosial. Dalam konteks teori peran 
(role theory), Linton membedakan antara status 
dan peran, di mana status merujuk pada posisi 
seseorang dalam struktur sosial, sedangkan peran 

adalah seperangkat harapan, hak, dan kewajiban 
yang dijalankan individu (Linton 1936, 113–120). 
Dalam konteks kolonial, teori ini memungkinkan 
analisis terhadap beberapa hal pokok, antara lain 
pertama, ascribed role, yakni Sarip sebagai rakyat 
kecil dalam struktur agraria kolonial, kedua, 
achieved role, yang menempatkan Sarip sebagai 
figur perlawanan dan “pencuri untuk rakyat, ketiga, 
role conflict antara ekspektasi kolonial (kepatuhan 
pajak) dan ekspektasi rakyat (perlindungan sosial). 
Teori ini juga dilengkapi dengan perspektif 
perlawanan sehari-hari James C. Scott (1985), 
yang melihat tindakan-tindakan non-konvensional 
sebagai bentuk resistensi terhadap dominasi 
struktural.  

Beberapa kajian yang telah ada dan terkait 
Sarip Tambak Oso ini cukup beragam dan multi 
perspektif, namun sangat berbeda dengan artikel 
ini. Supriyanto dalam disertasinya di Universitas 
Udayana (2006) menyimpulkan bahwa 
pertunjukan ludruk bertemakan “Sarip 
Tambakyasa” terdapat pesan nasionalisme dengan 
wujud perlawanan dari rakyat kecil. Dengan 
semangat perjuangannya terhadap rakyat kecil, 
Henricus memandang pantas dijadikan suatu 
mahakarya dan layak untuk dipertontonkan, guna 
membangkitkan semangat nasionalisme. 
Sementara Mashuri dan Nilofar (2008) yang 
mengkaji tentang peran sosok ibu dalam 
kehidupan sehari-hari Sarip Tambak Oso. Sarip 
Tambak Oso adalah seorang pemuda desa yang 
hidup sederhana, namun dia hidup di bawah 
tekanan pajak kolonial yang mencekik kehidupan 
rakyat. Dari sinilah terungkap sebuah pandangan 
komprehensif terkait dengan posisi Sarip yang 
ideal dan peran ideal dari ibu Sarip, yang disapa 
mbok Rini dalam novel Djamil Suherman. Dari 
sinilah peran ibu, menjadi salah satu simbol Ibu 
Pertiwi bagi Sarip Tambak Oso yang 
menjadikannya layak menyandang gelar sebagai 
salah satu pahlawan rakyat.  

Kurniawan (2014) mengkaji tentang pasca 
bubar kongsi dagang VOC yang menimbulkan 
kebijakan baru di Hindia Belanda. Atas berbagai 
pertimbangan ekonomi, maka pemerintah kolonial 
Belanda melaksanakan sistem tanam paksa 
(Cultuurstelsel) dalam kurun waktu hampir 50 
tahun. Sistem ini membawa banyak perubahan 
dalam kehidupan petani di Jawa, yakni petani 



Muhdi dan Eva Nur Rachmawati (Politik Agraria Kolonial dan Perlawanan Sosial di Jawa Timur ) 

 

176 

dikenalkan dengan sistem tanam yang lebih 
modern, ekonomi pangan semakin memiliki 
pondasi yang baik, terbukanya peluang tumbuhnya 
ekonomi masyarakat petani. Perubahan ini 
berdampak pada adanya pergeseran dari 
perekonomian subsisten ke perekonomian 
uang/finansial. Selain tentang sistem tanam paksa, 
kolonial juga berekspansi ke soal hutan. Galudra 
dan Sirait menyimpulkan bahwa kebijakan 
kehutanan kolonial Belanda memanfaatkan 
wacana ilmiah, terutama hidrologi, sebagai alat 
legitimasi politik untuk memperluas kontrol negara 
atas hutan. Sains digunakan secara selektif untuk 
menyingkirkan hak adat, membenarkan reforestasi 
dan reservasi hutan, serta membangun dominasi 
negara yang dampaknya masih terasa hingga 
kebijakan kehutanan Indonesia kontemporer 
(Galudra dan Sirait 2009, 524-533). 

Sementara Binnur (2017) mengkaji tentang 
nilai moral yang dibawa oleh Sarip Tambak Oso 
dalam proses dakwahnya, dimana selalu 
mencerminkan sifat Nabi Muhammad, yakni 
sebagai rahmatan lil ‘alamin (tidak ada 
diskriminasi), membangun cinta tanah air kepada 
masyarakat (nasionalisme), serta juga dalam hal 
membela masyarakat kecil dari penjajah Belanda di 
daerah desa Tambak Oso. Adapun Wardani 
(2018) menyimpulkan bahwa perkembangan 
kepemilikan hak atas tanah di Indonesia 
berkembang sejalan dengan perkembangan 
Negara Indonesia sendiri. Dalam hal ini meliputi 
empat periode yang masing-masing periode 
mempunyai kekhususan terkait dengan sejarah 
politik bangsa. Periode tersebut adalah periode 
Kerajaan, periode pendudukan bangsa asing yaitu 
Belanda dan Jepang, periode Kemerdekaan, dan 
periode setelah keluarnya Undang-Undang 
Nomor 5 Tahun 1960 (Undang-Undang Pokok 
Agraria). Dengan berlakunya UUPA ini, maka 
kepemilikan hak atas tanah di Indonesia hanya 
membedakan kepemilikan hak atas tanah bagi 
warga negara Indonesia dan bagi warga negara 
asing dengan mengakui hak-hak atas tanah 
perseorangan yaitu Hak Milik, Hak Guna 
Bangunan, Hak Pakai, Hak Pakai dan Hak Sewa 
serta Hak Milik atas tanah ulayat yaitu hak ulayat 
(warisan dari hukum adat).  

Sementara Susilo dan Fediyanto (2018, 21-
27) menyimpulkan bahwa kegiatan mendongeng 

cerita Sarip Tambak Oso dapat diartikan sebagai 
proses transfer ilmu dari generasi ke geenerasi 
dengan cara pengembangan asesmen serta 
intervensi melalui pertunjukan yang berisi muatan 
kearifan lokal kepada anak-anak usia dini dan 
remaja. Wibisono (2024) dalam disertasinya 
menyimpulkan bahwa masyarakat Desa Tambak 
Oso menolak cerita Sarip Tambak Oso yang 
dianggap rekaan ludruk yang mengeksploitasi sisi 
negatifnya, sehingga berakibat terkikisnya nilai-
nilai positif Sarip yang memiliki semangat, berbakti 
dan ikhlas yang tinggi. Dalam upaya membalikkan 
persepsi di atas, perlu ada dekonstruksi cerita Sarip 
melalui fotografi dan tipografi sebagai alat untuk 
menyoroti nilai-nilai positif cerita Sarip dengan 
cara memvisualisasikan kehidupan kehidupan 
sehari-hari (fotografi) dan menyimbolkan aktifitas 
tersebut melalui perspektif artistik (tipografi).  

Atoillah (2024, 621-629) dalam hasil 
risetnya menyimpulkan bahwa ekspresi 
nasionalisme Sarip berakar dari pengalaman nyata 
rakyat Tambak Oso yang mengalami penindasan, 
pemerasan, dan ketidakadilan struktural yang 
dilakukan oleh pemerintah kolonial. Dalam 
konteks ini, tindakan Sarip dianggap sebagai 
representasi keberpihakan terhadap rakyat. Dalam 
ingatan kolektif masyarakat setempat, ia bukan 
sekadar figur lokal, melainkan simbol perlawanan 
terhadap ketidakadilan kolonial Belanda. Terakhir, 
Wardhani (2019, 28-42) menyimpulkan bahwa 
kajian secara dramaturgi Ludruk Karya Budaya 
Mojokerto (LKBM) melalui lakon Sarip Tambak 
Oso (STO), merupakan gambaran perlawanan 
rakyat miskin terhadap ketidakadilan pemerintah 
kolonial. Cerita STO yang melegenda di Jawa 
Timur, khususnya Sidoarjo, mencerminkan 
pentingnya komunikasi antara pemerintah dan 
rakyat. Kajian ini bersifat orisinal karena belum 
pernah dilakukan sebelumnya terhadap LKBM, 
dan diharapkan dapat menjadi pembelajaran bagi 
pelestarian ludruk serta membangun kesadaran 
sosial di masyarakat.  

Penelitian-penelitian yang telah dilakukan 
itu menempatkan Sarip sebagai simbol budaya dan 
moral, namun belum secara khusus mengaitkannya 
dengan struktur politik agraria kolonial. Di sisi lain, 
studi agraria kolonial di Jawa, seperti Kartodirdjo 
(1984), Onghokham (2002), dan Wahid (2021), 
lebih menekankan dinamika kebijakan tanah dan 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 173-184 | E-ISSN: 2443-0110  

 

177 

pajak tanpa mengaitkannya secara mendalam 
dengan figur perlawanan lokal berbasis legenda 
rakyat. Dengan demikian, terdapat celah penelitian 
(research gap) pada irisan antara politik agraria 
kolonial dan representasi perlawanan rakyat dalam 
bentuk legenda sosial. Artikel ini mengisi celah 
tersebut dengan mengintegrasikan analisis 
kebijakan agraria kolonial dan perlawanan sosial 
Sarip Tambak Oso, serta menempatkan legenda 
sebagai sumber sejarah sosial. 

Dari berbagai penelitian di atas, diketahui 
bahwa belum ada kajian yang fokus pada politik 
agraria kolonial Belanda dan perlawanan sosial di 
Jawa, yang mengakibatkan adanya perlawanan 
Sarip Tambak Oso terhadap kolonial dan aksi 
heroiknya sebagai pencuri untuk rakyat. Kajian ini 
akan difokuskan pada (1) bagaimana karakter 
politik agraria kolonial terhadap kepemilikan tanah 
di Jawa setelah Undang-Undang Agraria 1870; (2) 
bagaimana kebijakan pajak tanah kolonial 
membentuk ketimpangan sosial-ekonomi di 
tingkat desa; dan (3) dalam konteks apa tindakan 
Sarip Tambak Oso, yang dikenal sebagai “pencuri 
untuk rakyat”, dapat dipahami sebagai bentuk 
perlawanan sosial terhadap struktur agraria 
kolonial. 
 
Metode 
 
Kajian ini menggunakan pendekatan sejarah dan 
sosiologis untuk mengungkap perjuangan Sarip 
Tambak Oso secara objektif. Pendekatan sejarah 
digunakan untuk menjelaskan kejadian masa lalu 
yang meliputi tempat, waktu, objek, dan latar 
belakang dari peristiwa sejarah. Pendekatan 
sosiologis ini digunakan untuk melihat penjelasan 
tentang peristiwa masa lalu lebih menitikberatkan 
pada peran kolektif manusia. Kajian ini 
menggunakan metode penelitian Sejarah, yakni 
heuristik, verifikasi, interpretasi dan historiografi. 
Sumber primer dari artikel ini antara lain arsip, 
buku, sumber dokumen yang sejaman dengan 
peristiwa Sementara sumber sekundernya penulis 
menggunakan sumber buku, artikel dan dokumen 
lain yang tidak sejaman dengan peristiwa.  
 
Karakter Politik Agraria Kolonial Pasca 
Agrarische Wet 1870 di Jawa 
 

Pemberlakuan kebijakan Agrarische Wet 1870 
oleh pemerintah kolonial Belanda menandai 
adanya transformasi penting dalam karakter politik 
agraria di Jawa, dari eksploitasi langsung negara 
melalui tanam paksa menuju liberalisasi agraria 
berbasis kapital swasta. Namun, perubahan 
tersebut tidak mengarah pada pemulihan hak 
rakyat atas tanah, melainkan justru memperkuat 
dominasi kolonial melalui rezim kepemilikan yang 
hierarkis, diskriminatif, dan dualistik. Melalui 
doktrin domein verklaring, negara kolonial 
menempatkan dirinya sebagai pemilik utama 
tanah, sementara masyarakat pribumi direduksi 
menjadi pemilik simbolik tanpa kontrol nyata atas 
manfaat ekonomi tanahnya. Tanah-tanah yang 
tidak dapat dibuktikan kepemilikannya, menurut 
hukum Barat dapat dikategorikan sebagai tanah 
negara dan disewakan kepada perusahaan swasta 
asal Eropa melalui hak erfpacht jangka panjang, 
sebuah mekanisme yang mempersempit ruang 
kepemilikan kolektif berbasis adat dan mendorong 
komodifikasi tanah desa ke dalam pasar kolonial 
yang timpang (Ricklefs 2008, 186–188). 

Struktur agraria kolonial ini sesungguhnya 
berakar pada pola diferensiasi sosial desa yang telah 
dikenali sejak awal abad ke-19. Laporan-laporan 
kolonial pada masa Van den Bosch menunjukkan 
bahwa masyarakat desa Jawa tersusun dalam 
lapisan sosial berbasis kepemilikan dan akses atas 
tanah, yakni penguasa desa dan tokoh lokal, petani 
pemilik lahan (sikep), serta kelompok tidak 
bertanah (bujang) yang sepenuhnya bergantung 
pada relasi kerja dan patronase (Mustaqiem 2014, 
73–76). Pembagian tanah yang dilakukan lurah 
desa setiap tahun, sebagaimana dicatat oleh 
Residen Semarang, Pieter le Clercq, memang 
menciptakan ilusi kepemilikan merata, tetapi pada 
saat yang sama mengikat penggarap pada 
kewajiban tenaga kerja dan pajak yang semakin 
berat (Van Deventer 1866II, 268–270). Dalam 
praktiknya, kelompok elite desa dan priyayi 
dibebaskan dari kerja paksa, sementara beban 
pajak, pelayanan, dan kerja kolektif ditanggung 
oleh pemilik tanah kecil dan kelompok bawah, 
sehingga diferensiasi sosial desa tidak hanya 
dipertahankan, tetapi dilembagakan melalui 
kebijakan fiskal kolonial (Kartodirdjo 1966, 58–
59). 



Muhdi dan Eva Nur Rachmawati (Politik Agraria Kolonial dan Perlawanan Sosial di Jawa Timur ) 

 

178 

Kondisi tersebut semakin mengeras pada 
paruh akhir abad ke-19, yakni ketika pajak tanah 
dijadikan instrumen utama intensifikasi pertanian 
dan peningkatan pendapatan kolonial. Kebijakan 
penghapusan lahan kosong, kewajiban mengolah 
tanah secara maksimal, serta ancaman pencabutan 
hak guna tanah, yang telah dirintis sejak masa 
Daendels dan dilembagakan kembali pada 
pertengahan abad ke-19, menunjukkan bahwa 
pajak tidak berdiri netral, melainkan mengikuti 
pola stratifikasi sosial desa (Wahid 2021, 112–
115). Dalam konteks Jawa Timur, khususnya 
wilayah Surabaya dan Sidoarjo, struktur ini 
berkelindan dengan ekspansi industri gula dan 
perkebunan tebu, yang mendorong alih fungsi 
lahan, tekanan pajak tunai, serta proletarisasi 
petani kecil (Taylor 2003, 203–205; Widodo dan 
Nurcahyo 2013,  91–94). Oleh karena itu, karakter 
politik agraria kolonial pasca-1870 di Jawa 
memperlihatkan paradoks liberal, yakni pengakuan 
formal atas kepemilikan individual justru berjalan 
seiring dengan penguatan kontrol kolonial melalui 
pajak, hukum, dan kekerasan struktural. Dalam 
situasi inilah muncul resistensi sosial rakyat desa, 
seperti yang direpresentasikan oleh Sarip Tambak 
Oso, yang tidak bisa dipahami sebagai kriminalitas, 
melainkan sebagai kritik sosial agraria terhadap 
sistem kolonial yang memisahkan kepemilikan 
hukum tanah dari keadilan ekonomi dan akses 
hidup masyarakat pedesaan. 
 
Kebijakan Pajak Tanah Kolonial dan Produksi 
Ketimpangan Sosial-Ekonomi Desa 
 
Kebijakan pajak tanah kolonial Belanda di Jawa 
tidak dapat dipahami semata sebagai instrumen 
fiskal negara, melainkan sebagai mekanisme 
kekuasaan yang secara sistematis membentuk 
ketimpangan sosial-ekonomi di tingkat desa. Sejak 
pertengahan abad ke-19 hingga pasca-
pemberlakuan Undang-Undang Agraria dan 
Undang-Undang Gula 1870, pajak tanah 
diberlakukan dalam kerangka ekonomi liberal 
kolonial yang mengintegrasikan desa Jawa ke 
dalam pasar kapitalisme global. Temuan penulis 
menunjukkan bahwa pajak tidak hanya dipungut 
dalam bentuk uang tunai (landrente), tetapi juga 
diwujudkan dalam kerja wajib dan pungutan hasil 
bumi, sehingga beban fiskal rakyat berlapis dan 

bersifat memaksa. Skema ini memperparah 
diferensiasi sosial desa karena pajak ditarik 
berdasarkan stratifikasi agraria, di mana elite desa 
dan pemilik tanah besar relatif terlindungi, 
sementara petani kecil dan kelompok tidak 
bertanah (bujang) menanggung beban terbesar. 
Dalam praktiknya, pajak tanah memaksa petani 
menjual atau menggadaikan lahannya untuk 
memenuhi kewajiban fiskal, yang berujung pada 
proletarisasi pedesaan dan meningkatnya 
ketergantungan pada tuan tanah serta aparat desa 
kolaborator (Kartodirdjo 1966, 58–59). Dengan 
demikian, pajak tanah berfungsi sebagai alat 
redistribusi terbalik, yakni mengalirkan surplus dari 
desa ke negara kolonial dan perusahaan swasta, 
sekaligus memperlebar jurang sosial di tingkat 
lokal. 

Dampak konkret dari kebijakan ini tampak 
jelas di Jawa Timur, khususnya di Surabaya dan 
Sidoarjo, yaitu di wilayah yang berkembang pesat 
sebagai basis industri gula dan pertanian komersial. 
Di Sidoarjo, ekspansi pabrik gula sejak 1860-an 
menjadikan tanah sebagai komoditas bernilai 
tinggi, namun pajak tanah yang ditetapkan 
pemerintah kolonial justru menekan pemilik lahan 
kecil. Temuan penulis mencatat bahwa petani tidak 
hanya diwajibkan membayar pajak tunai, tetapi 
juga menghadapi pungutan informal dari aparat 
desa, sehingga pendapatan mereka terkikis 
sebelum sempat dinikmati. Kondisi ini mendorong 
terjadinya penjualan tanah secara paksa, 
meningkatnya jumlah buruh tani, serta 
ketimpangan akses terhadap irigasi dan sumber 
daya air, yang semuanya justru lebih 
menguntungkan perkebunan dan pemilik modal 
(Widodo dan Nurcahyo 2013, 91–95). Hal ini juga 
diperkuat oleh temuan Shomad dan Sudrajat yang 
menyimpulkan bahwa penerapan Agrarische Wet 
1870 menjadi dasar hukum swastanisasi 
perkebunan di Hindia Belanda, mendorong 
masuknya modal asing, memperluas perkebunan 
ekspor, terutama di Jawa, namun sekaligus 
memperdalam eksploitasi tanah dan penderitaan 
rakyat pribumi (Masyrullahushomad dan Sudrajat, 
2019, 159-174).  

Di Surabaya bagian timur dan wilayah pesisir 
Sidoarjo, misalnya, tekanan pajak tanah dan 
rendahnya upah buruh pabrik gula melahirkan 
resistensi sosial yang dipersonifikasikan melalui 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 173-184 | E-ISSN: 2443-0110  

 

179 

figur Sarip Tambak Oso. Penolakan Sarip 
membayar pajak selama beberapa tahun dan 
aksinya merampas hasil pajak untuk dibagikan 
kembali kepada rakyat kecil merupakan bentuk 
kritik sosial-ekonomi terhadap sistem pajak 
kolonial yang dianggap tidak adil. Dalam kerangka 
ini, tindakan Sarip merepresentasikan apa yang 
disebut James C. Scott sebagai everyday forms of 
resistance, yakni perlawanan moral-ekonomis 
rakyat desa terhadap eksploitasi struktural (Scott 
1985, 28–33). Oleh karena itu, kebijakan pajak 
tanah kolonial tidak hanya menciptakan 
ketimpangan ekonomi, tetapi juga memicu 
dinamika konflik sosial dan perlawanan lokal yang 
berakar pada pengalaman konkret ketidakadilan di 
tingkat desa. 
 
Sarip Tambak Oso sebagai Perlawanan Sosial 
terhadap Struktur Agraria Kolonial 
 
Tindakan Sarip Tambak Oso yang dikenal luas 
sebagai “pencuri untuk rakyat” ini hanya dapat 
dipahami secara memadai apabila ditempatkan 
dalam konteks struktur agraria kolonial yang 
timpang dan menindas, khususnya pasca 
penerapan Undang-Undang Agraria dan Undang-
Undang Gula 1870. Kebijakan kolonial Belanda 
tersebut memang mengklaim liberalisasi dan 
pengakuan kepemilikan tanah perseorangan 
pribumi, tetapi dalam praktiknya justru 
memperkuat dominasi negara kolonial melalui 
pajak tanah, kerja wajib, dan pungutan barang. 
Temuan penulis menunjukkan bahwa sistem pajak 
kolonial bekerja berlapis, yakni petani diwajibkan 
membayar pajak tunai (landrente), sekaligus 
menanggung beban kerja dan pungutan informal 
yang dijalankan oleh aparat desa kolaborator. 
Akibatnya, kepemilikan tanah secara hukum tidak 
berbanding lurus dengan akses ekonomi yang 
nyata. Dalam situasi ini, tindakan Sarip dengan 
menolak membayar pajak selama empat tahun dan 
merampas hasil pajak untuk dibagikan kepada 
rakyat, merupakan bentuk perlawanan moral-
ekonomis, yakni upaya merebut kembali surplus 
yang dianggap dirampas secara tidak adil oleh 
struktur kolonial. Sarip Tambak Oso justru tidak 
menantang hukum kolonial dengan retorika politik 
formal, melainkan melalui tindakan langsung yang 
berangkat dari pengalaman kolektif rakyat desa 

yang tercekik oleh pajak dan kehilangan kontrol 
atas tanah mereka sendiri. 

Dalam konteks lokal di Jawa Timur, 
khususnya wilayah Surabaya bagian timur dan 
Sidoarjo, semakin memperjelas karakter sosial dari 
perlawanan Sarip Tambak Oso. Wilayah ini sejak 
akhir abad ke-19 telah berkembang menjadi basis 
perkebunan tebu dan industri gula, yang 
membutuhkan lahan luas dan tenaga kerja murah. 
Di Sidoarjo, ekspansi pabrik gula, seperti di daerah 
Krembung dan sekitarnya, menyebabkan 
meningkatnya nilai tanah sekaligus beban pajak 
bagi pemilik lahan kecil. Temuan Widodo dan 
Nurcahyo mencatat bahwa banyak petani terpaksa 
menjual atau menggadaikan tanahnya untuk 
membayar pajak, sementara akses irigasi dan 
sumber daya lebih menguntungkan perkebunan 
besar (Widodo dan Nurcahyo 2013, 91–95). 
Dalam konteks inilah, maka Sarip Tambak Oso 
tampil sebagai figur perlawanan sosial yang 
melampaui kategori kriminal. Aksinya merampas 
pajak dari aparat kolonial dan membagikannya 
kepada rakyat miskin dipahami masyarakat sebagai 
tindakan korektif terhadap ketidakadilan 
struktural. Fenomena perlawanan Sarip ini sejalan 
dengan konsep everyday forms of resistance James 
C. Scott, di mana perlawanan petani tidak selalu 
hadir dalam bentuk pemberontakan terbuka, 
melainkan melalui tindakan simbolik dan praksis 
yang memulihkan moral ekonomi komunitas 
(Scott 1985, 28–33). Dengan demikian, Sarip 
Tambak Oso dapat dipahami sebagai representasi 
agensi subaltern yang menantang hegemoni agraria 
kolonial, di mana ia mendefinisikan ulang perannya 
di tengah masyarakat, bukan sebagai subjek pajak 
yang patuh, melainkan sebagai pembela hak hidup 
rakyat desa. Dalam ingatan kolektif masyarakat 
Surabaya–Sidoarjo, Sarip bukan “pencuri” dalam 
pengertian kriminal, melainkan simbol perlawanan 
sosial terhadap struktur agraria kolonial yang 
memisahkan kepemilikan tanah dari keadilan 
ekonomi. 

Secara historis, Sarip Tambak Oso ini adalah 
seorang pemuda yang berasal dari Tambak Redjo, 
tetapi sering melakukan kegiatan di Desa Tambak 
Oso, sehingga penduduk setempat mengenalnya 
dengan sebutan Sarip Tambak Oso. 
Kronologisnya, Sarip merupakan salah satu pemilik 
tanah tambak yang ditinggalkan oleh almarhum 



Muhdi dan Eva Nur Rachmawati (Politik Agraria Kolonial dan Perlawanan Sosial di Jawa Timur ) 

 

180 

ayahnya, yang kemudian dikelola oleh Haji Ridwan 
sebagai jaminan atas hutang keluarganya. Namun, 
Haji Ridwan tidak memiliki niat baik untuk 
membantu membayar pajak, meskipun ia telah 
menggunakan tambahan tanah tersebut untuk 
budidaya ikan. Menyadari kebijakan pajak tanah 
yang diberlakukan, Sarip memutuskan untuk 
melawan dan mendukung para buruh tani yang 
hampir kehilangan mata pencaharian akibat 
penjualan tanah oleh tuan tanah, yang dipicu oleh 
tekanan pemerintah Belanda. Melihat penderitaan 
masyarakat akibat pajak tanah yang mahal, maka 
Sarip Tambak Oso merasa geram dan menolak 
kebijakan tersebut secara tegas. Bahkan, ia sering 
merampok hasil pajak dan membagikannya kepada 
masyarakat. Akibat tindakan ini, Sarip Tambak 
Oso sering masuk penjara karena tertangkap basah 
saat melakukan pencurian. Selain itu, sikap terpuji 
dan empati yang ditunjukkan oleh Sarip 
menginspirasi semangat perlawanan pada jiwa para 
pemuda pada masa itu, hingga akhirnya mereka 
dapat melanjutkan perjuangan setelah kepergian 
Sarip Tambak Oso. Meskipun kontribusinya dalam 
perlawanan terhadap Belanda mungkin tidak 
sebesar pahlawan pada umumnya, semangat 
perjuangannya secara tidak langsung menjadi 
contoh teladan bagi pemuda pada masa itu, yang 
kemudian melatarbelakangi pergerakan-
pergerakan selanjutnya. 

Pada 1904, di Kabupaten Sidoarjo, terjadi 
perlawanan rakyat sebagai respon terhadap 
kebijakan pajak tanah yang sewenang-wenang. 
Selama masa penjajahan, Belanda menerapkan 
beberapa peraturan yang memaksa petani untuk 
menanam palawija seperti jagung dan ubi kayu. 
Selain itu, mereka juga dipaksa untuk 
menggunakan weluku atau bajak model Hindu. 
Rakyat kecil yang kurang memahami kebijakan 
pajak tanah terpaksa harus membayar pajak atas 
tanah mereka sendiri. Sarip Tambak Oso turut 
bergabung dalam gerakan perlawanan yang 
dipimpin oleh Kiai Kassan Moekmin. Pungutan 
pajak yang dikenakan pada rakyat kecil sangat 
membebani mereka, karena upah yang diperoleh 
saat bekerja di ladang-ladang milik Belanda tidak 
sebanding dengan pajak yang harus mereka bayar, 
ditambah dengan pengeluaran untuk kebutuhan 
sehari-hari mereka (Widodo dan Nurcahyo 2013). 

Sarip Tambak Oso memilih perlawanan 
non-konvensional dengan menolak membayar 
pajak selama empat tahun dan melakukan aksi 
perampasan hasil pajak dari gudang atau 
pengiriman Belanda untuk kemudian dibagikan 
kepada rakyat kecil (Herusatoto 1984, 177-178). 
Strategi Sarip ini dikenal sebagai bentuk 
"perlawanan moral-ekonomis", di mana Sarip 
bukan sekadar mencuri, tapi mengembalikan 
kepada rakyat hak yang direbut oleh sistem 
kolonial yang menindas (Anderson 1990, 122).  

Aksi Sarip menolak dan menentang tagihan 
pajak tersebut, ternyata berdampak buruk terhadap 
reputasi figur Sarip Tambak Oso di mata penguasa, 
namun Sarip terus melakukan perlawanan. 
Pemerintah bahkan menawarkan hadiah bagi siapa 
pun yang bisa mengalahkan Sarip, yang tidak hanya 
dianggap sebagai penentang pajak, tetapi juga 
sebagai pengacau dan pembunuh aparat 
pemerintahan. Kejadian tersebut tidak terjadi 
secara kebetulan. Saat Lurah Gedangan datang ke 
rumah Sarip Tambak Oso untuk menagih pajak 
dengan penuh emosi, terjadi pertengkaran antara 
Sarip dan Lurah tersebut yang akhirnya 
menyebabkan kematian Lurah Gedangan. Hal 
inilah yang membuat Sarip Tambak Oso menjadi 
buronan pemerintah dan harus ditangkap. Ketika 
Sarip Tambak Oso melarikan diri, maka 
dikeluarkanlah surat perintah penangkapannya. 
Pada saat itu, dua pejabat pamong praja dari 
pemerintah mencoba mengalahkan Sarip, seorang 
pemimpin masyarakat yang berpengaruh di 
Tambak Oso. Namun, mereka tidak mampu 
mengalahkan Sarip dan akhirnya melarikan diri ke 
Sidoarjo. Di sana, mereka melaporkan 
penganiayaan yang mereka alami kepada Mantri 
Polisi (Mashuri dan Naila 2008). Setelah 
menerima laporan tersebut, kemudian dilakukan 
upaya penangkapan Sarip dengan segera. Namun, 
ketika rombongan lurah dan mantri polisi tiba di 
Tambak Oso, terjadi pertarungan antara mereka 
dengan Sarip. Merasa terdesak, Sarip berusaha 
melarikan diri. Namun, Lurah Bargowo merasa 
terancam oleh kegagalan upaya penangkapan 
tersebut dan meminta bantuan kepada Paidi, 
seorang jagoan dan pemuda yang menjadi kusir 
dokar di desa Segoro Tambak. 

Terkait perburuan Sarip Tambak Oso, ada 
tiga media surat kabar Belanda yang terbit pada 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 173-184 | E-ISSN: 2443-0110  

 

181 

1912 dan memberitakan hal tersebut. Dalam surat 
kabar pertama, yakni Het Nieuws Van Den Dag 
Voor Nederlandsch-Indië yang memuat artikel 
berjudul “Uit Sidhoardjo” (Dari Sidhoardjo), yang 
terbit 19 Januari 1912. Artikel tersebut 
mengiinformasikan bahwa terdapat beberapa 
ketidaknyamanan yang cukup mengkhawatirkan di 
distrik Gedangan. Pada waktu yang bersamaan 
beberapa orang ditemukan meninggal dengan 
kondisi yang tidak sewajarnya yaitu dimutilasi dan 
ditemukan di jalan-jalan. Sehari sebelumnya 
pembunuhan juga terjadi di kecamatan yang sama. 
Lurah dari Desa Tambak Oso, bernama Haji Umar, 
dipanggil ke wedono Gedangan dan ia pun pergi ke 
sana. Ia juga ditemani oleh seorang polisi untuk 
pergi menepati panggilan tersebut. Setelah 
berdiskusi dengan pejabat pemerintah, keluarga 
Lurah tersebut tidak mendapatkan kabar apapun 
sepanjang malam. Nahas, keesokan paginya 
seluruh desa gempar akan munculnya dua sosok 
mayat di sebuah sawah yang tidak lain yaitu mayat 
Lurah Haji Umar dan mayat polisi desa. 
Kondisinya tidak cukup baik yaitu dimutilasi dan 
disayat-sayat hingga tenggorokannya hampir 
terpotong. Polisi pun kemudian menyimpulkan 
bahwa tersangka pembunuhan ini adalah seorang 
bajingan yang terkenal jahat yang bernama Sarip 
dari Desa Tambakrejo. Ia terkenal sudah 
menciptakan banyak kriminalitas dan ditakuti oleh 
penduduk. Selanjutnya penulis menceritakan 
bahwa terjadinya hujan lebat yang mungkin akan 
berpengaruh buruk pada perkebunan padi dan gula 
yang sedang mendekati musim panen. Hal tersebut 
dikarenakan pernah terjadi peristiwa yang tidak 
mengenakkan ketika hujan lebat tersebut 
menyebabkan banjir dan melahap semua 
perkebunan padi dan tebu. Selain itu penulis juga 
memberitakan bahwa akan berlakunya kereta api 
kereta api baru yang digunakan untuk mengangkut 
bahan pokok seperti gula, padi dan lain sebagainya. 

Sarip tertangkap dan tertembak di bagian 
dada kiri. Namun ia masih bisa melawan dengan 
mengayunkan celuritnya. Meskipun demikian, 
musuh yang dihadapinya terlalu banyak dengan 
membawa senjata api. Tembakan terakhir 
membuat Sarip tidak bisa melawan dan 
membuatnya tertangkap oleh pasukan Belanda. 
Dengan kedua tangan dan kaki terikat diantara 
batang bambu, Sarip diarak oleh pasukan Belanda 

menuju ke pedopo Sidoarjo. Menurut laporan 
Raden Adipati Panji Tjondronegoro II pada 30 
Januari 1912, seorang perampok berhasil 
ditangkap dan dilumpuhkan kemudian di bawa 
menuju pendopo Sidoarjo dan dimakamkan di 
tempat pemakaman terdekat (Tim Penelusur 
Sejarah Sidoarjo 2006). Perampok tersebut tidak 
lain juga memiliki keterkaitan dengan tragedi 
peristiwa Gedangan pada 1904, yang berhadapan 
langsung dengan pasukan militer dan ia merupakan 
salah satu yang berhasil melarikan diri. 

Sarip Tambak Oso telah mencapai tingkat 
ketenaran yang tinggi dalam konteks pasca-
kolonial di Indonesia. Istilah "postkolonial" 
mengacu pada periode setelah kolonialisme, tetapi 
dalam konstruksi postkolonial di Indonesia, Sarip 
dianggap sebagai tokoh yang signifikan dalam 
perlawanan terhadap Belanda. Dalam konteks ini, 
makna postkolonial tidak hanya terbatas pada sisa-
sisa dominasi kolonial di bekas wilayah jajahan, 
tetapi juga menekankan pada pandangan 
antikolonial dan keheroikan yang dikaitkan dengan 
semangat patriotisme. Oleh karena itu, popularitas 
Sarip dalam wacana postkolonial di Indonesia tidak 
dapat dipisahkan dari perannya yang penting 
sebagai pahlawan yang berjuang untuk 
kemerdekaan Indonesia dari penjajahan Belanda. 
Jika keheroikan Sarip dibandingkan dengan narasi 
pahlawan utama yang sudah mapan, hal ini 
menghadirkan pandangan 'sejarah' yang tidak 
hanya berguna untuk memahami sejarah yang telah 
ditulis, tetapi juga dapat memberikan perspektif 
manusiawi yang lebih kritis terhadap konsep 
kepahlawanan itu sendiri. 

Implikasi historis dan sosiologis dari 
fenomena Sarip Tambak Oso ini, antara lain; (a) 
dari heroisme ke legenda sosial. Artinya Sarip 
menunjukkan bagaimana tokoh dari kelas 
subaltern (rakyat bawah) dapat menjadi 
representasi simbolik dari kesadaran kolektif 
terhadap ketidakadilan struktural (Scott 1985, 28-
33). Ia bukan sekadar tokoh historis, tetapi juga 
mitos sosial-politik yang mengekspresikan kritik 
terhadap struktur kekuasaan kolonial Belanda; (b) 
kritik terhadap sistem agraria. Artinya, Sarip 
menjadi bagian dari sejarah resistensi terhadap 
sistem agraria kolonial, sebagaimana dibahas oleh 
Sartono Kartodirdjo, bahwa perlawanan petani 
bukan sekadar ekonomi, tetapi juga bersifat 



Muhdi dan Eva Nur Rachmawati (Politik Agraria Kolonial dan Perlawanan Sosial di Jawa Timur ) 

 

182 

ideologis sebagai bentuk penolakan terhadap 
hegemoni asing dan elit lokal yang bersekutu 
dengan kekuasaan (Kartodirjo 1966, 58-59).  

Dari beragam fenomena tentang perjuangan 
Sarip Tambak Oso, perannya melawan kolonial 
Belanda dan manfaatnya bagi masyarakat kecil ini 
tentu memiliki implikasi teoretis, jika dikaitkan 
dengan teori Ralph Linton, yaitu status sosial 
adalah posisi seseorang dalam struktur masyarakat, 
sementara peran adalah seperangkat hak dan 
kewajiban yang menyertainya. Setiap individu bisa 
memiliki status yang ditentukan (ascribed status) 
atau status yang diperoleh (achieved status), dan 
peran-peran tersebut mempengaruhi cara 
bertindak dan diharapkan oleh masyarakat (Linton 
1936, 113-120). Dalam konteks teori ini, ascribed 
role (peran yang melekat) adalah Sarip dilahirkan 
dalam lingkungan masyarakat petani dan rakyat 
kecil yang tertindas oleh kebijakan kolonial yang 
juga mewarisi posisi sebagai bagian dari kelas 
bawah yang dieksploitasi. Adapun achieved role 
(peran yang diperoleh) yaitu membangun peran 
sebagai tokoh perlawanan dan pencuri pajak demi 
rakyat (mirip konsep Robin Hood), dan peran ini 
bukan diwarisi, tetapi dipilih dan dibentuk oleh 
tindakannya sendiri. Adapun role conflict (konflik 
peran) dari fenomena ini adalah bahwa Sarip 
mengalami konflik antara ekspektasi pemerintah 
kolonial (sebagai rakyat taat pajak) dengan 
ekspektasi komunitas rakyat kecil (sebagai 
pelindung dan pemberontak terhadap 
ketidakadilan). Namun demikian, role expectation 
vs role performance dari fenomena ini adalah 
bahwa pemerintah Belanda mengharapkan 
kepatuhan, tetapi Sarip justru menolak pajak dan 
menjarah hasil pajak untuk dibagikan ke rakyat 
kecil. Perilaku ini menunjukkan deviasi peran yang 
disengaja dan terarah. Dengan demikian, peran 
Sarip Tambak Oso tidak statis, melainkan dinamis 
dan politis, yang dimobilisasi sebagai bentuk 
resistensi terhadap struktur kekuasaan kolonial. 
Dalam hal ini, peran menjadi alat perjuangan kelas.  

 
Simpulan 
 
Kajian ini menegaskan bahwa politik agraria 
kolonial Belanda di Jawa pasca pemberlakuan 
Undang-Undang Agraria 1870 tidak dapat 
dipahami sebagai proyek liberalisasi yang 

membebaskan petani dari belenggu eksploitasi 
negara, melainkan sebagai transformasi strategi 
kekuasaan kolonial Belanda dalam mengontrol 
tanah, tenaga kerja, dan surplus pedesaan. Melalui 
doktrin domein verklaring, negara kolonial 
menempatkan dirinya sebagai pemilik utama 
tanah, sementara masyarakat pribumi direduksi 
menjadi pemilik simbolik yang kehilangan kendali 
nyata atas tanah sebagai sumber penghidupan 
mereka. Pengakuan formal terhadap kepemilikan 
individual justru berjalan seiring dengan 
komodifikasi tanah desa, penguatan hukum 
kolonial, serta penetrasi kapital swasta melalui 
skema erfpacht. Dalam konteks Jawa, kebijakan ini 
mempersempit ruang kepemilikan kolektif 
berbasis adat dan menggeser relasi agraria desa ke 
dalam mekanisme pasar kolonial yang sangat 
timpang, sehingga tanah tidak lagi berfungsi 
sebagai ruang hidup komunal, melainkan sebagai 
instrumen akumulasi ekonomi kolonial.  

Lebih jauh, kajian ini menunjukkan bahwa 
kebijakan pajak tanah kolonial merupakan elemen 
kunci yang memperdalam ketimpangan sosial-
ekonomi di tingkat desa. Pajak tanah tidak berdiri 
sebagai instrumen fiskal yang netral, melainkan 
bekerja sebagai mekanisme kekuasaan yang 
mengikuti dan sekaligus mereproduksi stratifikasi 
sosial pedesaan. Elite desa dan tokoh lokal relatif 
terlindungi dari kewajiban kerja dan pajak berat, 
sementara petani kecil (sikep) dan kelompok tidak 
bertanah (bujang) menanggung beban fiskal 
berlapis, dalam bentuk pajak tunai (landrente), 
kerja wajib, dan pungutan informal. Di wilayah 
Jawa Timur, khususnya di Surabaya bagian timur 
dan Sidoarjo, struktur ini berkelindan dengan 
ekspansi industri gula dan perkebunan tebu, yang 
mendorong alih fungsi lahan, penjualan tanah 
secara paksa, proletarisasi petani, serta 
ketimpangan akses terhadap irigasi dan sumber 
daya agraria. Dengan demikian, pajak tanah hanya 
berfungsi sebagai alat redistribusi terbalik yang 
mengalirkan surplus dari desa ke negara kolonial 
dan kapital swasta, sekaligus memperlebar jurang 
sosial di tingkat lokal.  

Dalam konteks struktur agraria yang 
timpang inilah, maka tindakan Sarip Tambak Oso, 
yang dikenal dalam ingatan kolektif sebagai 
“pencuri untuk rakyat”, dapat dipahami secara 
historis dan sosiologis sebagai bentuk perlawanan 



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 173-184 | E-ISSN: 2443-0110  

 

183 

sosial terhadap rezim agraria kolonial. Artikel ini 
berargumen bahwa aksi Sarip menolak membayar 
pajak, merampas hasil pajak kolonial, dan 
membagikannya kembali kepada rakyat miskin 
tidak dapat direduksi sebagai kriminalitas 
individual, melainkan merupakan perlawanan 
moral-ekonomis terhadap sistem yang 
memisahkan kepemilikan hukum tanah dari 
keadilan ekonomi masyarakat. Sarip tidak 
mengartikulasikan perlawanan melalui bahasa 
politik formal, tetapi melalui tindakan langsung 
yang berangkat dari pengalaman kolektif rakyat 
desa yang tercekik oleh pajak dan kehilangan 
kontrol atas tanah mereka sendiri. Dalam kerangka 
teori everyday forms of resistance, tindakan Sarip 
ini merepresentasikan agensi subaltern yang 
menantang hegemoni kolonial secara praksis dan 
simbolik, sekaligus memulihkan moral economy 
komunitas pedesaan. Oleh karena itu, Sarip 
Tambak Oso tidak hanya penting sebagai figur 
lokal atau legenda rakyat, tetapi sebagai 
representasi sejarah sosial perlawanan agraria, yang 
memperlihatkan bahwa konflik kolonial di Jawa 
berakar kuat pada persoalan tanah, pajak, dan 
keadilan hidup rakyat kecil. 

Secara keseluruhan, artikel ini menegaskan 
bahwa politik agraria kolonial Belanda di Jawa 
merupakan rezim kekuasaan yang kompleks dan 
paradoksal, yakni mengklaim adanya liberalisasi, 
tetapi justru memperdalam dominasi; mengakui 
kepemilikan tanah, tetapi mencabut akses 
ekonomi; serta menata desa melalui hukum dan 
pajak, namun melahirkan resistensi sosial yang 
berlapis. Dengan mengintegrasikan analisis 
kebijakan agraria kolonial dan perlawanan sosial 
Sarip Tambak Oso, maka aertikel ini tidak hanya 
mengisi celah penelitian antara studi agraria dan 
legenda rakyat, tetapi juga menunjukkan bahwa 
legenda sosial dapat dibaca sebagai arsip sejarah, 
yang merekam pengalaman ketidakadilan 
struktural sekaligus daya hidup perlawanan rakyat 
desa dalam menghadapi kolonialisme. 

Artikel ini memberikan implikasi teoretik 
penting bagi kajian agraria kolonial dan studi 
perlawanan sosial. Pertama, temuan penelitian ini 
memperkuat kritik terhadap paradigma liberal 
kolonial dengan menunjukkan bahwa pengakuan 
formal kepemilikan tanah pasca kebijakan 
Agrarische Wet 1870 tidak identik dengan keadilan 

agraria, melainkan berfungsi sebagai mekanisme 
baru dominasi struktural melalui hukum dan pajak. 
Kedua, kajian ini memperluas teori perlawanan 
James C. Scott dengan menunjukkan bahwa 
resistensi tidak hanya hadir dalam bentuk tindakan 
tersembunyi, tetapi juga dapat termanifestasi 
sebagai aksi simbolik-redistributif yang dilegitimasi 
secara moral oleh komunitas. Ketiga, melalui 
penerapan teori peran Ralph Linton, artikel ini 
menegaskan bahwa peran sosial aktor subaltern 
bersifat dinamis dan politis, di mana Sarip Tambak 
Oso merekonstruksi statusnya dari subjek pajak 
kolonial menjadi agen perlawanan kolektif. 
Dengan demikian, legenda rakyat dapat 
diposisikan sebagai sumber analisis teoretik sejarah 
sosial, bukan sekadar artefak budaya.  

 
Referensi 
 
Abdurrahman, Dudung. 2011. Metode Penelitian 

Sejarah Islam. Yogyakarta: Ombak. 
Anderson, Benedict. 1990. Language and Power: 

Exploring Political Cultures in Indonesia. 
Ithaca, NY: Cornell University Press. 

Andreas, Ricco, Luthfi Kalbu Adi, dan Sri Sulastuti. 
2019. “The Effect of Colonialism on 
Implementation of Agrarian Reform in 
Indonesia.” FIAT JUSTISIA 13 (2): 101–
114. 
https://doi.org/10.25041/fiatjustisia.v13n
o2.1565  

Bayu Wibisono, Aryo. 2024. Sarip Tambak Oso: 
Dekonstruksi Cerita Sarip Tambak Oso 
melalui Fotografi dan Tipografi. Disertasi 
Pascasarjana, Institut Seni Indonesia 
Surakarta. 

Chijs, J. A. van der. 1890. “Bijdragen tot de 
Geschiedenis van het Inlandsch Onderwijhs 
in Nederlandsch-Indië.” 385–407. 

Dobbin, Christine. 1983. Islamic Revivalism in a 
Changing Peasant Economy: Central 
Sumatra, 1784–1847. London: Curzon 
Press. 

Galudra, G., dan M. Sirait. 2009. “A Discourse on 
Dutch Colonial Forest Policy and Science in 
Indonesia at the Beginning of the 20th 
Century.” International Forestry Review 11 
(4). 



Muhdi dan Eva Nur Rachmawati (Politik Agraria Kolonial dan Perlawanan Sosial di Jawa Timur ) 

 

184 

Herusatoto, Budiono. 1984. Simbolisme dalam 
Budaya Jawa. Yogyakarta: Hanindita. 

Kartodirdjo, Sartono. 1966. The Peasants’ Revolt 
in Banten in 1888: Its Conditions, Course 
and Sequel. The Hague: Martinus Nijhoff. 

Kartodirdjo, Sartono. 1984. Pemberontakan 
Petani Banten 1888. Jakarta: Pustaka Jaya. 

Kartodirdjo, Sartono. 1999. Pendekatan Ilmu 
Sosial dalam Metodologi Sejarah. Jakarta: 
Logos Wacana Ilmu. 

Kurniawan, Hendra. 2014. “Dampak Sistem 
Tanam Paksa terhadap Dinamika 
Perekonomian Petani Jawa 1830–
1870.” Jurnal Socia 11 (2): 163–172. 

https://doi.org/10.21831/socia.v11i2.5301  
Wardhani, Jihan Kusuma. 2019. “Dramaturgi 

Ludruk Karya Budaya Mojokerto Jawa 
Timur Lakon Sarip Tambak 
Oso.” SATWIKA: Jurnal Kajian Budaya dan 
Perubahan Sosial 3 (1):27-42. 
https://doi.org/10.22219/satwika.v3i1.8680 

Mashuri, dan Naila N. 2008. Peran Ibu dalam 
Cerita Sarip Tambak Oso. Sidoarjo: Balai Bahasa 
Surabaya. 
Moll, J. P. A. C. van. 1905. De Onlusten in 

Sidhoardjo (Mei 1904). Archief Java Suiker 
Industrie. 

Mustaqiem. 2014. Perpajakan dalam Konteks 
Teori dan Hukum Perpajakan di Indonesia. 
Yogyakarta: Buku Litera. 

Nabil Athoillah, Muchammad. 2024. 
“Nasionalisme Tambak Oso dalam 
Perspektif Sejarah.” Dalam Prosiding 
Konferensi Nasional Mahasiswa Sejarah 
Peradaban Islam (KONMASPI), vol. 1. 

Novita, Esther. 2023. “Hukum Politik 
Agraria.” Court Review: Jurnal Penelitian 
Hukum 3 (2): 11-16. 
https://doi.org/10.69957/cr.v3i02.679  

Onghokham. 2002. Runtuhnya Tradisi: Esei-esei 
Sejarah Sosial. Disunting oleh Harsya W. 
Bachtiar. Jakarta: LP3ES. 

Reid, Anthony. 2003. “War, Peace and the Burden 
of History in Aceh.” Asian Studies 
Review 27 (3): 301-314. 
https://doi.org/10.1080/14631360420002
59761  

Ricklefs, M. C. 2008. A History of Modern 
Indonesia since c.1200. Edisi ke-4. Stanford, 
CA: Stanford University Press. 

Scott, James C. 1985. Weapons of the Weak: 
Everyday Forms of Peasant Resistance. New 
Haven, CT: Yale University Press. 

Shiraishi, Takashi. 1990. An Age in Motion: 
Popular Radicalism in Java, 1912–1926. 
Ithaca, NY: Cornell University Press. 

Shomad, Masyrullahus, dan Sudrajat. 2019. 
“Penerapan Agrarische Wet (Undang-
Undang Agraria) 1870.” HISTORIA 7 (2): 
159–174. 
https://doi.org/10.24127/hj.v7i2.2045  

Stoler, Ann Laura. 1985. Capitalism and 
Confrontation in Sumatra’s Plantation Belt, 1870–
1979. New Haven, CT: Yale University Press. 
Susilo, Joko, dan Niko Fediyanto. 2018. 

“Pembangunan Karakter Kearifan Legenda 
Sarip Tambak Oso bagi Generasi.” Jurnal 
Abadimas Adi Buana 2 (1): 21-27. 

https://doi.org/10.36456/abadimas.v2.i1.a1618  
Taylor, Jean Gelman. 2003. Indonesia: Peoples 

and Histories. New Haven, CT: Yale 
University Press. 

Tim Penelusur Sejarah Sidoarjo. 2006. Jejak 
Sidoarjo: Dari Jenggala ke Suriname. 
Sidoarjo: Ikatan Alumni Pamong Praja 
Sidoarjo. 

van Deventer, C. Th. 1866. Bijdragen tot de Kennis 
van het Landelijk Stelsel op Java. Vol. 2. ’s-
Gravenhage: Martinus Nijhoff. 

van der Kroef, Justus M. 1951. “Indonesia and the 
Origins of Dutch Colonial 
Sovereignty.” The Far Eastern Quarterly 10 
(2): 151-169. 
https://doi.org/10.2307/2049094  

Wahid, Abdul. 2021. Politik Perpajakan Kolonial 
di Indonesia: Antara Eksploitasi dan 
Resistansi. Yogyakarta: Gadjah Mada 
University Press. 

Widodo, Dukut Imam, dan Henri Nurcahyo. 
2013. Sidoardjo Tempo Doeloe. Surabaya: 
Dukut Publishing. 

Wardani, Widyarini Indriasti. 2018. “Kepemilikan 
Hak Atas Tanah dalam Kerangka Politik 
Hukum Agraria Nasional.” Jurnal Hukum 
dan Dinamika Masyarakat 15 (2): 147–156. 

 


