Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 173-184 | E-ISSN: 2443-0110

Politik Agraria Kolonial dan Perlawanan Sosial di Jawa Timur:
Legenda Sarip Tambak Oso

Muhdi” dan Eva Nur Rachmawati

Program studi Sejarah peradaban Islam, Fakultas Adab dan Humaniora,
Universitas Islam Negeri Sunan Ampel Surabaya
JL Dr. Ir. Soekarno No. 682 Gunung Anyar Surabaya, Jawa Timur - Indonesia

"Penulis korespondensi: muhdi@unisa.ac.id
DOI: https://doi.org/10.14710/jscl.v10i2.76396

Diterima/ Received: 25 Juli 2025; Direvisi/ Revised: 31 Januari 2026; Disetujui/ Accepted: 1 Februari 2026

Abstract

This article examines colonial agrarian politics in Eastern Java following the enactment of the Agrarische Wet of 1870, focusing on
the effects of land taxation policies on rural social inequality and on the interpretation of Sarip Tambak Oso’s actions as a form of
popular social resistance to the colonial agrarian order. Employing the historical method within a historical, sociological approach,
through heuristic, verification, interpretation, and historiographical stages, the analysis is grounded in Ralph Linton’s role theory
and James C. Scott’s theory of everyday resistance. The study advances three principal findings. First, post-1870 colonial agrarian
policy in Java did not constitute a liberating form of agrarian liberalism; rather, it established a hierarchical and exploitative land-
tenure regime through the doctrine of domein verklaring. Second, colonial land taxation functioned as a mechanism of power that
reproduced rural social stratification, intensified economic inequality, and accelerated the proletarianization of smallholders.
Third, within this structurally unequal agrarian context, Sarip Tambak Oso, popularly remembered as a “thief for the people”, can
be understood as embodying a form of moral-economic social resistance that challenged colonial hegemony through symbolic and
redistributive action. Sarip represents subaltern agency, underscoring that colonial conflict in Java was fundamentally rooted in
struggles over land, taxation, and rural social justice. Theoretically, this article argues that colonial agrarian policy produced
structural domination, while Sarip Tambak Oso’s resistance expands the analytical scope of everyday resistance and role theory as
forms of subaltern political praxis.

Keywords: Colonial Agrarian Politics; Land Taxation; Social Inequality; Social Resistance; Sarip Tambak Oso; Eastern Java.
Abstrak

Artikel ini berfokus pada analisis politik agraria kolonial pasca-Agrarische Wet 1870, dampak kebijakan pajak tanah terhadap
ketimpangan sosial desa, serta pemaknaan tindakan Sarip Tambak Oso sebagai bentuk perlawanan sosial rakyat terhadap struktur
agraria kolonial di Jawa Timur. Artikel ini menggunakan metode sejarah dengan pendekatan historis-sosiologis, melalui tahapan
heuristik, verifikasi, interpretasi, dan historiografi, serta dianalisis menggunakan teori peran Ralph Linton dan teori perlawanan
sehari-hari James C. Scott. Artikel ini menyimpulkan beberapa temuan penting, antara lain pertama, bahwa politik agraria kolonial
pasca Undang-Undang Agraria 1870 di Jawa tidak merepresentasikan liberalisasi yang membebaskan petani, melainkan
membangun rezim kepemilikan tanah yang hierarkis dan eksploitatif melalui doktrin domein verklaring. Kedua, Kebijakan pajak
tanah kolonial berfungsi sebagai mekanisme kekuasaan yang mereproduksi stratifikasi sosial desa, memperlebar ketimpangan
ekonomi, dan mendorong proletarisasi petani kecil. Ketiga, dalam konteks struktur agraria yang timpang inilah tindakan Sarip
Tambak Oso, dikenal sebagai “pencuri untuk rakyat”, dapat dipahami sebagai bentuk perlawanan sosial moral-ekonomis, yang
menantang hegemoni kolonial melalui aksi simbolik dan redistributif. Sarip merepresentasikan agensi subalternyang menegaskan
bahwa konflik kolonial berakar pada persoalan tanah, pajak, dan keadilan hidup rakyat desa. Implikasi teoritiknya, artikel ini
menegaskan bahwa kebijakan agraria kolonial melahirkan dominasi struktural, sementara perlawanan Sarip Tambak Oso
memperluas teori perlawanan sehari-hari dan teori peran sebagai praksis politik subaltern.

Kata Kunci: Politik Agraria Kolonial; Pajak Tanah; Ketimpangan Sosial; Perlawanan Sosial; Sarip Tambak Oso; Jawa Timur.

173



Muhdi dan Eva Nur Rachmawati (Politik Agraria Kolonial dan Perlawanan Sosial di Jawa Timur )

Pendahuluan

Politik agraria kolonial Belanda di Indonesia
dibangun di atas logika penguasaan tanah sebagai
sumber utama akumulasi ekonomi dan kontrol
politik. Sejak penghapusan VOC (1799) dan
penguatan pemerintahan kolonial negara, tanah-
tanah di Nusantara secara bertahap diredefinisi
sebagai domain negara (staatsdomein), yakni
konsep hukum yang menegasikan hak komunal
masyarakat adat. Kebijakan ini pertama kali
dijalankan secara massif melalui Cultuurstelsel
(1830), yang memaksa petani menyerahkan tanah
dan tenaga untuk tanaman ekspor. Meskipun
secara formal tanah tetap dianggap milik rakyat,
namun dalam praktiknya negara kolonial
mengontrol produksi, distribusi, dan surplus,
sehingga petani kehilangan kedaulatan atas
tanahnya sendiri. Krisis pangan, kemiskinan
struktural, serta disintegrasi sosial desa menjadi
konsekuensi langsung dari sistem aturan ini.
Perubahan mendasar terjadi dengan
diberlakukannya Agrarische Wet 1870, yang
memberikan peluang modal swasta Eropa masuk
ke Hindia Belanda.

Van Der Kroef menyimpulkan bahwa
kedaulatan kolonial Belanda di Indonesia lahir dari
pergeseran kekuasaan perusahaan dagang ke
negara, dipengaruhi pencerahan dan reformasi
Inggris, yang menegaskan kedaulatan negara,
kebijakan agraria, dan kontrol teritorial, hingga
akhirnya runtuh oleh revolusi kemerdekaan
Indonesia (van Der Kroef 1951, 151-169). Melalui
skema erfpacht jangka panjang, tanah-tanah adat
yang tidak diakui secara hukum Barat diklaim
sebagai tanah negara dan disewakan kepada
Transformasi  ini

perusahaan  perkebunan.

mendorong proletarisasi petani, perampasan
tanah, serta meningkatnya konflik agraria yang
bersifat struktural dan meluas (Ricklefs 2008, 182
187).
Kondisi

perlawanan di hampir seluruh wilayah Indonesia

tersebut melahirkan  gejolak
dengan corak yang beragam. Di Banten, tekanan
pajak tanah dan penetrasi ekonomi kolonial
memicu melahirkan Pemberontakan Petani 1888,
yang menargetkan aparat kolonial dan elite lokal
sebagai simbol ketidakadilan agraria (Kartodirdjo

1984, 21-24, 67-72 ). Di Aceh, konflik agraria

174

terjalin erat dengan resistensi politik dan religius,
yakni terjadinya Perang Aceh yang merupakan
upaya masyarakat mempertahankan kedaulatan
tanah ulayat dari klaim negara kolonial (Reid 1979,
211-215). Di Minangkabau, intervensi Belanda
dalam konflik Padri-Adat berujung pada
pelemahan sistem tanah komunal nagari (Dobbin
1983, 101-105). Di wilayah Priangan juga
mengalami eksploitasi berat melalui tanam paksa
kopi, yang melahirkan perlawanan laten seperti
sabotase dan migrasi paksa (Elson 1994, 89-93).
Sementara itu di Sumatera Timur, ada ekspansi
perkebunan tembakau Deli yang menyebabkan
adanya perampasan tanah masyarakat lokal dan
memicu konflik buruh kontrak (Stoler 1985, 112
118). Di wilayah Jawa Tengah dan Jawa Timur,
tekanan sewa tanah, pajak, dan hubungan kerja
kolonial mendorong munculnya gerakan petani
awal abad ke-20 yang kemudian beririsan dengan
organisasi modern seperti Sarekat Islam (Shiraishi
1990, 34-38). Secara keseluruhan, perlawanan-
bahwa

kolonialisme di Indonesia tidak hanya ditentang

perlawanan  tersebut menunjukkan
sebagai kekuasaan asing, tetapi juga sebagai rezim
agraria yang mencabut hak dasar rakyat atas tanah
dan kehidupan mereka.

Deskripsi  politik agraria oleh kolonial
Belanda diatas, secara umum di berbagai daerah

tidak hanya hak

tanah bagi justru

nusantara, menegasikan

kedaulatan petani, tapi
melahirkan resistensi dan konflik yang berujung
pada terjadinya perlawanan dan perang. Sejak awal

abad ke-19,

eksploitasi ekonomi kolonial, sekaligus arena

tanah menjadi fondasi utama

konflik sosial antara negara kolonial, elite lokal, dan
rakyat pedesaan. Kartodirdjo menyatakan bahwa
politik agraria kolonial Belanda di Jawa secara
sistematis mampu mengubah relasi manusia
dengan tanah dari ruang hidup komunal menjadi
komoditas ekonomi yang tunduk pada logika fiskal
dan kapital (Kartodirdjo 1984, 32). Transformasi
ini memicu ketimpangan struktural dan gelombang
perlawanan rakyat di berbagai wilayah Jawa.
Bahkan, dalam konteks hukum, Andreas, Adi dan
Sulastuti menyimpulkan bahwa implementasi
reformasi agraria di Indonesia masih kuat
dipengaruhi warisan kolonial, baik melalui sistem
pembuktian hukum formal maupun pendekatan
represif negara, sehingga tujuan keadilan sosial dan



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 173-184 | E-ISSN: 2443-0110

redistribusi tanah sebagaimana amanat UUPA dan
UUD 1945 belum terwujud optimal (Andreas, Adi
dan Sulastuti 2019, 101-114). Selain itu, Novita
juga menyimpulkan bahwa hukum politik agraria
selalu terkait kepentingan ekonomi, di mana
Agrarische Wet 1870 mengukuhkan kapitalisme
kolonial yang menaikkan nilai tanah, sementara
warisan seperti Sultan Ground memunculkan
ambiguitas antara hukum nasional dan perjanjian
historis (Novita 2023, 11-16).

Pemberlakuan Cultuurstelsel pada 1830 dan
1870
menandai dua fase penting politik agraria kolonial.

kemudian  Undang-Undang  Agraria
Bagi Taylor, jika sistem tanam paksa menundukkan
petani melalui kewajiban produksi tanaman
ekspor, maka rezim agraria liberal pasca-1870
membuka jalan bagi kapital swasta dengan tetap
mempertahankan mekanisme kontrol negara atas
tanah rakyat (Taylor 2003, 203-205). Dalam
praktiknya, kebijakan ini melahirkan tekanan pajak,
kerja rodi, serta marginalisasi petani kecil, terutama
di wilayah-wilayah agraris strategis seperti Jawa
Timur.

Dalam konteks wilayah Jawa Timur inilah
legenda Sarip Tambak Oso muncul. Ia dikenal
sebagai tokoh rakyat dari kawasan pesisir utara
Jawa Timur, Surabaya timur dan Sidoarjo, yang
hidup pada akhir abad ke-19 hingga awal abad ke-
20. Dalam ingatan kolektif masyarakat, Sarip
dikenal sebagai rakyat kecil, anak petani dan
nelayan miskin yang tumbuh dalam lingkungan
desa tertindas. Sarip juga hidup di tengah
masyarakat yang berada di bawah tekanan
ekonomi dan sosial akibat kebijakan kolonial
Belanda (Onghokham 2002, 134). Sarip juga
dipandang sebagai simbol perlawanan terhadap
ketidakadilan pajak tanah kolonial. Dia menolak
membayar pajak, merampas hasil pajak, dan
membagikannya kembali kepada rakyat miskin
1984, 177-178). Artikel
berargumen bahwa tindakan Sarip tidak dapat

(Herusatoto ini
dipahami semata sebagai kriminalitas, melainkan
sebagai bentuk perlawanan sosial terhadap politik
agraria kolonial.

Kajian ini menekankan pada teori peran dan
teori perlawanan sosial. Dalam konteks teori peran
(role theory), Linton membedakan antara status
dan peran, di mana status merujuk pada posisi
seseorang dalam struktur sosial, sedangkan peran

178

adalah seperangkat harapan, hak, dan kewajiban
yang dijalankan individu (Linton 1936, 113-120).
Dalam konteks kolonial, teori ini memungkinkan
analisis terhadap beberapa hal pokok, antara lain
pertama, ascribed role, yakni Sarip sebagai rakyat
kecil dalam struktur agraria kolonial, kedua,
achieved role, yang menempatkan Sarip sebagai
figur perlawanan dan “pencuri untuk rakyat, ketiga,
role conflict antara ekspektasi kolonial (kepatuhan
pajak) dan ekspektasi rakyat (perlindungan sosial).
Teori ini juga dilengkapi dengan perspektif
perlawanan sehari-hari James C. Scott (1985),
yang melihat tindakan-tindakan non-konvensional
sebagai bentuk resistensi terhadap dominasi
struktural.
Beberapa kajian yang telah ada dan terkait
Sarip Tambak Oso ini cukup beragam dan multi
perspektif, namun sangat berbeda dengan artikel
ini. Supriyanto dalam disertasinya di Universitas
(2006) bahwa
ludruk “Sarip

Tambakyasa” terdapat pesan nasionalisme dengan

Udayana
pertunjukan

menyimpulkan
bertemakan

wujud perlawanan dari rakyat kecil. Dengan
semangat perjuangannya terhadap rakyat kecil,
Henricus memandang pantas dijadikan suatu
mahakarya dan layak untuk dipertontonkan, guna

membangkitkan semangat nasionalisme.
Sementara Mashuri dan Nilofar (2008) yang
mengkaji tentang peran sosok ibu dalam

kehidupan sehari-hari Sarip Tambak Oso. Sarip
Tambak Oso adalah seorang pemuda desa yang
hidup sederhana, namun dia hidup di bawah
tekanan pajak kolonial yang mencekik kehidupan
rakyat. Dari sinilah terungkap sebuah pandangan
komprehensif terkait dengan posisi Sarip yang
ideal dan peran ideal dari ibu Sarip, yang disapa
mbok Rini dalam novel Djamil Suherman. Dari
sinilah peran ibu, menjadi salah satu simbol Ibu
Sarip Tambak Oso yang
menjadikannya layak menyandang gelar sebagai

Pertiwi  bagi

salah satu pahlawan rakyat.

Kurniawan (2014) mengkaji tentang pasca
bubar kongsi dagang VOC yang menimbulkan
kebijakan baru di Hindia Belanda. Atas berbagai
pertimbangan ekonomi, maka pemerintah kolonial
Belanda melaksanakan sistem

(Cultuurstelsel) dalam kurun waktu hampir SO

tanam paksa

tahun. Sistem ini membawa banyak perubahan
dalam kehidupan petani di Jawa, yakni petani



Muhdi dan Eva Nur Rachmawati (Politik Agraria Kolonial dan Perlawanan Sosial di Jawa Timur )

dikenalkan dengan sistem tanam yang lebih
modern, ekonomi pangan semakin memiliki

pondasi yang baik, terbukanya peluang tumbuhnya

ekonomi masyarakat petani. Perubahan ini
berdampak pada adanya pergeseran dari
perekonomian  subsisten ke perekonomian

uang/finansial. Selain tentang sistem tanam paksa,
kolonial juga berekspansi ke soal hutan. Galudra
dan Sirait menyimpulkan bahwa kebijakan
Belanda

wacana ilmiah, terutama hidrologi, sebagai alat

kehutanan kolonial memanfaatkan
legitimasi politik untuk memperluas kontrol negara
atas hutan. Sains digunakan secara selektif untuk
menyingkirkan hak adat, membenarkan reforestasi
dan reservasi hutan, serta membangun dominasi
negara yang dampaknya masih terasa hingga
kebijakan kehutanan Indonesia kontemporer
(Galudra dan Sirait 2009, 524-533).

Sementara Binnur (2017) mengkaji tentang
nilai moral yang dibawa oleh Sarip Tambak Oso
dimana  selalu

dalam  proses dakwahnya,

mencerminkan sifat Nabi Muhammad, yakni

sebagai 1l (tidak ada

diskriminasi), membangun cinta tanah air kepada

rahmatan alamin
masyarakat (nasionalisme), serta juga dalam hal
membela masyarakat kecil dari penjajah Belanda di
daerah desa Tambak Oso. Adapun Wardani
(2018) menyimpulkan bahwa perkembangan
kepemilikan hak tanah di

dengan

atas Indonesia

berkembang  sejalan perkembangan
Negara Indonesia sendiri. Dalam hal ini meliputi
empat periode yang masing-masing periode
mempunyai kekhususan terkait dengan sejarah
politik bangsa. Periode tersebut adalah periode
Kerajaan, periode pendudukan bangsa asing yaitu
Belanda dan Jepang, periode Kemerdekaan, dan
periode setelah keluarnya Undang-Undang
Nomor § Tahun 1960 (Undang-Undang Pokok
Agraria). Dengan berlakunya UUPA ini, maka
kepemilikan hak atas tanah di Indonesia hanya
membedakan kepemilikan hak atas tanah bagi
warga negara Indonesia dan bagi warga negara
asing dengan mengakui hak-hak atas tanah
perseorangan yaitu Hak Milik, Hak Guna
Bangunan, Hak Pakai, Hak Pakai dan Hak Sewa
serta Hak Milik atas tanah ulayat yaitu hak ulayat
(warisan dari hukum adat).

Sementara Susilo dan Fediyanto (2018, 21-
27) menyimpulkan bahwa kegiatan mendongeng

176

cerita Sarip Tambak Oso dapat diartikan sebagai
proses transfer ilmu dari generasi ke geenerasi
dengan cara pengembangan asesmen serta
intervensi melalui pertunjukan yang berisi muatan
kearifan lokal kepada anak-anak usia dini dan
remaja. Wibisono (2024) dalam disertasinya
menyimpulkan bahwa masyarakat Desa Tambak
Oso menolak cerita Sarip Tambak Oso yang
dianggap rekaan ludruk yang mengeksploitasi sisi
negatifnya, sehingga berakibat terkikisnya nilai-
nilai positif Sarip yang memiliki semangat, berbakti
dan ikhlas yang tinggi. Dalam upaya membalikkan
persepsi di atas, perlu ada dekonstruksi cerita Sarip
melalui fotografi dan tipografi sebagai alat untuk
menyoroti nilai-nilai positif cerita Sarip dengan
cara memvisualisasikan kehidupan kehidupan
sehari-hari (fotografi) dan menyimbolkan aktifitas
tersebut melalui perspektif artistik (tipografi).
Atoillah (2024, 621-629) dalam hasil
bahwa

nasionalisme Sarip berakar dari pengalaman nyata

risetnya  menyimpulkan ekspresi
rakyat Tambak Oso yang mengalami penindasan,
pemerasan, dan ketidakadilan struktural yang
dilakukan oleh pemerintah kolonial. Dalam
konteks ini, tindakan Sarip dianggap sebagai
representasi keberpihakan terhadap rakyat. Dalam
ingatan kolektif masyarakat setempat, ia bukan
sekadar figur lokal, melainkan simbol perlawanan
terhadap ketidakadilan kolonial Belanda. Terakhir,
Wardhani (2019, 28-42) menyimpulkan bahwa
kajian secara dramaturgi Ludruk Karya Budaya
Mojokerto (LKBM) melalui lakon Sarip Tambak
Oso (STO), merupakan gambaran perlawanan
rakyat miskin terhadap ketidakadilan pemerintah
kolonial. Cerita STO yang melegenda di Jawa
Timur, khususnya Sidoarjo, mencerminkan
pentingnya komunikasi antara pemerintah dan
rakyat. Kajian ini bersifat orisinal karena belum
pernah dilakukan sebelumnya terhadap LKBM,
dan diharapkan dapat menjadi pembelajaran bagi
pelestarian ludruk serta membangun kesadaran
sosial di masyarakat.

Penelitian-penelitian yang telah dilakukan
itu menempatkan Sarip sebagai simbol budaya dan
moral, namun belum secara khusus mengaitkannya
dengan struktur politik agraria kolonial. Di sisi lain,
studi agraria kolonial di Jawa, seperti Kartodirdjo
(1984), Onghokham (2002), dan Wahid (2021),

lebih menekankan dinamika kebijakan tanah dan



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 173-184 | E-ISSN: 2443-0110

pajak tanpa mengaitkannya secara mendalam
dengan figur perlawanan lokal berbasis legenda
rakyat. Dengan demikian, terdapat celah penelitian
(research gap) pada irisan antara politik agraria
kolonial dan representasi perlawanan rakyat dalam
bentuk legenda sosial. Artikel ini mengisi celah
tersebut dengan mengintegrasikan  analisis
kebijakan agraria kolonial dan perlawanan sosial
Sarip Tambak Oso, serta menempatkan legenda
sebagai sumber sejarah sosial.

Dari berbagai penelitian di atas, diketahui
bahwa belum ada kajian yang fokus pada politik
agraria kolonial Belanda dan perlawanan sosial di
Jawa, yang mengakibatkan adanya perlawanan
Sarip Tambak Oso terhadap kolonial dan aksi
heroiknya sebagai pencuri untuk rakyat. Kajian ini
akan difokuskan pada (1) bagaimana karakter
politik agraria kolonial terhadap kepemilikan tanah
di Jawa setelah Undang-Undang Agraria 1870; (2)
kebijakan pajak tanah kolonial
membentuk ketimpangan di

tingkat desa; dan (3) dalam konteks apa tindakan

bagaimana
sosial-ekonomi

Sarip Tambak Oso, yang dikenal sebagai “pencuri
untuk rakyat”, dapat dipahami sebagai bentuk
perlawanan struktur

sosial terhadap agraria

kolonial.
Metode

Kajian ini menggunakan pendekatan sejarah dan
sosiologis untuk mengungkap perjuangan Sarip
Tambak Oso secara objektif. Pendekatan sejarah
digunakan untuk menjelaskan kejadian masa lalu
yang meliputi tempat, waktu, objek, dan latar
belakang dari peristiwa sejarah. Pendekatan
sosiologis ini digunakan untuk melihat penjelasan
tentang peristiwa masa lalu lebih menitikberatkan
pada

menggunakan metode penelitian Sejarah, yakni

peran kolektif manusia. Kajian ini
heuristik, verifikasi, interpretasi dan historiografi.
Sumber primer dari artikel ini antara lain arsip,
buku, sumber dokumen yang sejaman dengan
peristiwa Sementara sumber sekundernya penulis
menggunakan sumber buku, artikel dan dokumen

lain yang tidak sejaman dengan peristiwa.

Karakter Politik Agraria
Agrarische Wet 1870 di Jawa

Kolonial Pasca

177

Pemberlakuan kebijakan Agrarische Wet 1870
oleh pemerintah kolonial Belanda menandai
adanya transformasi penting dalam karakter politik
agraria di Jawa, dari eksploitasi langsung negara
melalui tanam paksa menuju liberalisasi agraria
berbasis kapital swasta. Namun, perubahan
tersebut tidak mengarah pada pemulihan hak
rakyat atas tanah, melainkan justru memperkuat
dominasi kolonial melalui rezim kepemilikan yang
hierarkis, diskriminatif, dan dualistik. Melalui
doktrin domein verklaring, negara kolonial
menempatkan dirinya sebagai pemilik utama
tanah, sementara masyarakat pribumi direduksi
menjadi pemilik simbolik tanpa kontrol nyata atas
manfaat ekonomi tanahnya. Tanah-tanah yang
tidak dapat dibuktikan kepemilikannya, menurut
hukum Barat dapat dikategorikan sebagai tanah
negara dan disewakan kepada perusahaan swasta
asal Eropa melalui hak erfpacht jangka panjang,
sebuah mekanisme yang mempersempit ruang
kepemilikan kolektif berbasis adat dan mendorong
komodifikasi tanah desa ke dalam pasar kolonial
yang timpang (Ricklefs 2008, 186-188).

Struktur agraria kolonial ini sesungguhnya
berakar pada pola diferensiasi sosial desa yang telah
dikenali sejak awal abad ke-19. Laporan-laporan
kolonial pada masa Van den Bosch menunjukkan
bahwa masyarakat desa Jawa tersusun dalam
lapisan sosial berbasis kepemilikan dan akses atas
tanah, yakni penguasa desa dan tokoh lokal, petani
pemilik lahan (sikep), serta kelompok tidak
bertanah (bujang) yang sepenuhnya bergantung
pada relasi kerja dan patronase (Mustagiem 2014,
73-76). Pembagian tanah yang dilakukan lurah
desa setiap tahun, sebagaimana dicatat oleh
Residen Semarang, Pieter le Clercq, memang
menciptakan ilusi kepemilikan merata, tetapi pada
saat yang sama mengikat penggarap pada
kewajiban tenaga kerja dan pajak yang semakin
berat (Van Deventer 1866II, 268-270). Dalam
praktiknya, kelompok elite desa dan priyayi
dibebaskan dari kerja paksa, sementara beban
pajak, pelayanan, dan kerja kolektif ditanggung
oleh pemilik tanah kecil dan kelompok bawah,
sehingga diferensiasi sosial desa tidak hanya
dipertahankan, tetapi dilembagakan melalui
kebijakan fiskal kolonial (Kartodirdjo 1966, 58—
59).



Muhdi dan Eva Nur Rachmawati (Politik Agraria Kolonial dan Perlawanan Sosial di Jawa Timur )

Kondisi tersebut semakin mengeras pada
paruh akhir abad ke-19, yakni ketika pajak tanah
dijadikan instrumen utama intensifikasi pertanian
dan peningkatan pendapatan kolonial. Kebijakan
penghapusan lahan kosong, kewajiban mengolah
tanah secara maksimal, serta ancaman pencabutan
hak guna tanah, yang telah dirintis sejak masa
Daendels pada
pertengahan abad ke-19, menunjukkan bahwa

dan dilembagakan kembali

pajak tidak berdiri netral, melainkan mengikuti
pola stratifikasi sosial desa (Wahid 2021, 112-
115). Dalam konteks Jawa Timur, khususnya
wilayah Surabaya dan Sidoarjo, struktur ini
berkelindan dengan ekspansi industri gula dan
perkebunan tebu, yang mendorong alih fungsi
lahan, tekanan pajak tunai, serta proletarisasi
petani kecil (Taylor 2003, 203-205; Widodo dan
Nurcahyo 2013, 91-94). Oleh karena itu, karakter
politik agraria kolonial pasca-1870 di Jawa
memperlihatkan paradoks liberal, yakni pengakuan
formal atas kepemilikan individual justru berjalan
seiring dengan penguatan kontrol kolonial melalui
pajak, hukum, dan kekerasan struktural. Dalam
situasi inilah muncul resistensi sosial rakyat desa,
seperti yang direpresentasikan oleh Sarip Tambak
Oso, yang tidak bisa dipahami sebagai kriminalitas,
melainkan sebagai kritik sosial agraria terhadap
sistem kolonial yang memisahkan kepemilikan
hukum tanah dari keadilan ekonomi dan akses
hidup masyarakat pedesaan.

Kebijakan Pajak Tanah Kolonial dan Produksi
Ketimpangan Sosial-Ekonomi Desa

Kebijakan pajak tanah kolonial Belanda di Jawa
tidak dapat dipahami semata sebagai instrumen
fiskal negara, melainkan sebagai mekanisme
kekuasaan yang secara sistematis membentuk
ketimpangan sosial-ekonomi di tingkat desa. Sejak

pertengahan  abad  ke-19  hingga  pasca-
pemberlakuan Undang-Undang Agraria dan
Undang-Undang Gula 1870, pajak tanah

diberlakukan dalam kerangka ekonomi liberal
kolonial yang mengintegrasikan desa Jawa ke
dalam pasar kapitalisme global. Temuan penulis
menunjukkan bahwa pajak tidak hanya dipungut
dalam bentuk uang tunai (/andrente), tetapi juga
diwujudkan dalam kerja wajib dan pungutan hasil
bumi, sehingga beban fiskal rakyat berlapis dan

178

bersifat memaksa. Skema ini memperparah
diferensiasi sosial desa karena pajak ditarik
berdasarkan stratifikasi agraria, di mana elite desa
dan pemilik tanah besar relatif terlindungj,
sementara petani kecil dan kelompok tidak
bertanah (bujang) menanggung beban terbesar.
Dalam praktiknya, pajak tanah memaksa petani
menjual atau menggadaikan lahannya untuk
memenuhi kewajiban fiskal, yang berujung pada
pedesaan  dan
ketergantungan pada tuan tanah serta aparat desa
kolaborator (Kartodirdjo 1966, 58-59). Dengan

demikian, pajak tanah berfungsi sebagai alat

proletarisasi meningkatnya

redistribusi terbalik, yakni mengalirkan surp/usdari
desa ke negara kolonial dan perusahaan swasta,
sekaligus memperlebar jurang sosial di tingkat
lokal.

Dampak konkret dari kebijakan ini tampak
jelas di Jawa Timur, khususnya di Surabaya dan
Sidoarjo, yaitu di wilayah yang berkembang pesat
sebagai basis industri gula dan pertanian komersial.
Di Sidoarjo, ekspansi pabrik gula sejak 1860-an
menjadikan tanah sebagai komoditas bernilai
tinggi, namun pajak tanah yang ditetapkan
pemerintah kolonial justru menekan pemilik lahan
kecil. Temuan penulis mencatat bahwa petani tidak
hanya diwajibkan membayar pajak tunai, tetapi
juga menghadapi pungutan informal dari aparat
desa, terkikis

sebelum sempat dinikmati. Kondisi ini mendorong

sehingga pendapatan mereka

terjadinya  penjualan  tanah  secara

paksa,

meningkatnya  jumlah buruh tani, serta
ketimpangan akses terhadap irigasi dan sumber
daya yang justru  lebih
menguntungkan perkebunan dan pemilik modal
(Widodo dan Nurcahyo 2013,91-95). Hal ini juga

diperkuat oleh temuan Shomad dan Sudrajat yang

air, semuanya

menyimpulkan bahwa penerapan Agrarische Wet
1870 menjadi
perkebunan di Hindia Belanda, mendorong

dasar hukum swastanisasi
masuknya modal asing, memperluas perkebunan
ekspor, terutama di Jawa, namun sekaligus
memperdalam eksploitasi tanah dan penderitaan
rakyat pribumi (Masyrullahushomad dan Sudrajat,
2019, 159-174).

Di Surabaya bagian timur dan wilayah pesisir
Sidoarjo, misalnya, tekanan pajak tanah dan
rendahnya upah buruh pabrik gula melahirkan

resistensi sosial yang dipersonifikasikan melalui



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 173-184 | E-ISSN: 2443-0110

figur Sarip Tambak Oso. Penolakan Sarip
membayar pajak selama beberapa tahun dan
aksinya merampas hasil pajak untuk dibagikan
kembali kepada rakyat kecil merupakan bentuk
kritik sosial-ekonomi terhadap sistem pajak
kolonial yang dianggap tidak adil. Dalam kerangka
ini, tindakan Sarip merepresentasikan apa yang
disebut James C. Scott sebagai everyday forms of
resistance, yakni perlawanan moral-ekonomis
rakyat desa terhadap eksploitasi struktural (Scott
1985, 28-33). Oleh karena itu, kebijakan pajak
tidak  hanya

ekonomi,

tanah  kolonial menciptakan
tetapi juga

dinamika konflik sosial dan perlawanan lokal yang

ketimpangan memicu
berakar pada pengalaman konkret ketidakadilan di
tingkat desa.

Sarip Tambak Oso sebagai Perlawanan Sosial
terhadap Struktur Agraria Kolonial

Tindakan Sarip Tambak Oso yang dikenal luas
sebagai ‘pencuri untuk rakyat” ini hanya dapat
dipahami secara memadai apabila ditempatkan
dalam konteks struktur agraria kolonial yang
timpang dan menindas, khususnya pasca
penerapan Undang-Undang Agraria dan Undang-
Undang Gula 1870. Kebijakan kolonial Belanda
tersebut memang mengklaim liberalisasi dan
pengakuan kepemilikan

dalam  praktiknya

tanah perseorangan
pribumi, tetapi

memperkuat dominasi negara kolonial melalui

justru

pajak tanah, kerja wajib, dan pungutan barang.
Temuan penulis menunjukkan bahwa sistem pajak
kolonial bekerja berlapis, yakni petani diwajibkan
membayar pajak tunai (/andrente), sekaligus
menanggung beban kerja dan pungutan informal
yang dijalankan oleh aparat desa kolaborator.
Akibatnya, kepemilikan tanah secara hukum tidak
berbanding lurus dengan akses ekonomi yang
nyata. Dalam situasi ini, tindakan Sarip dengan
menolak membayar pajak selama empat tahun dan
merampas hasil pajak untuk dibagikan kepada
rakyat, merupakan bentuk perlawanan moral-
ekonomis, yakni upaya merebut kembali surplus
yang dianggap dirampas secara tidak adil oleh
struktur kolonial. Sarip Tambak Oso justru tidak
menantang hukum kolonial dengan retorika politik
formal, melainkan melalui tindakan langsung yang
berangkat dari pengalaman kolektif rakyat desa

179

yang tercekik oleh pajak dan kehilangan kontrol
atas tanah mereka sendiri.

Dalam konteks lokal di Jawa Timur,
khususnya wilayah Surabaya bagian timur dan
Sidoarjo, semakin memperjelas karakter sosial dari
perlawanan Sarip Tambak Oso. Wilayah ini sejak
akhir abad ke-19 telah berkembang menjadi basis
tebu dan gula, yang
membutuhkan lahan luas dan tenaga kerja murah.

perkebunan industri
Di Sidoarjo, ekspansi pabrik gula, seperti di daerah
Krembung dan  sekitarnya, menyebabkan
meningkatnya nilai tanah sekaligus beban pajak
bagi pemilik lahan kecil. Temuan Widodo dan
Nurcahyo mencatat bahwa banyak petani terpaksa
menjual atau menggadaikan tanahnya untuk
membayar pajak, sementara akses irigasi dan
sumber daya lebih menguntungkan perkebunan
besar (Widodo dan Nurcahyo 2013, 91-95).
Dalam konteks inilah, maka Sarip Tambak Oso
tampil sebagai figur perlawanan sosial yang
melampaui kategori kriminal. Aksinya merampas
pajak dari aparat kolonial dan membagikannya
kepada rakyat miskin dipahami masyarakat sebagai
tindakan  korektif = terhadap  ketidakadilan
struktural. Fenomena perlawanan Sarip ini sejalan
dengan konsep everyday forms of resistance James
C. Scott, di mana perlawanan petani tidak selalu
hadir dalam bentuk pemberontakan terbuka,
melainkan melalui tindakan simbolik dan praksis
yang memulihkan moral ekonomi komunitas
(Scott 198S, 28-33). Dengan demikian, Sarip
Tambak Oso dapat dipahami sebagai representasi
agensi subalternyang menantang hegemoni agraria
kolonial, di mana ia mendefinisikan ulang perannya
di tengah masyarakat, bukan sebagai subjek pajak
yang patuh, melainkan sebagai pembela hak hidup
rakyat desa. Dalam ingatan kolektif masyarakat
Surabaya-Sidoarjo, Sarip bukan “pencuri” dalam
pengertian kriminal, melainkan simbol perlawanan
sosial terhadap struktur agraria kolonial yang
memisahkan kepemilikan tanah dari keadilan
ekonomi.

Secara historis, Sarip Tambak Oso ini adalah
seorang pemuda yang berasal dari Tambak Redjo,
tetapi sering melakukan kegiatan di Desa Tambak
Oso, sehingga penduduk setempat mengenalnya
Sarip Tambak  Oso.

Kronologisnya, Sarip merupakan salah satu pemilik

dengan  sebutan

tanah tambak yang ditinggalkan oleh almarhum



Muhdi dan Eva Nur Rachmawati (Politik Agraria Kolonial dan Perlawanan Sosial di Jawa Timur )

ayahnya, yang kemudian dikelola oleh Haji Ridwan
sebagai jaminan atas hutang keluarganya. Namun,
Haji Ridwan tidak memiliki niat baik untuk
membantu membayar pajak, meskipun ia telah
menggunakan tambahan tanah tersebut untuk
budidaya ikan. Menyadari kebijakan pajak tanah
yang diberlakukan, Sarip memutuskan untuk
melawan dan mendukung para buruh tani yang
hampir kehilangan mata pencaharian akibat
penjualan tanah oleh tuan tanah, yang dipicu oleh
tekanan pemerintah Belanda. Melihat penderitaan
masyarakat akibat pajak tanah yang mahal, maka
Sarip Tambak Oso merasa geram dan menolak
kebijakan tersebut secara tegas. Bahkan, ia sering
merampok hasil pajak dan membagikannya kepada
masyarakat. Akibat tindakan ini, Sarip Tambak
Oso sering masuk penjara karena tertangkap basah
saat melakukan pencurian. Selain itu, sikap terpuji
dan empati yang ditunjukkan oleh Sarip
menginspirasi semangat perlawanan pada jiwa para
pemuda pada masa itu, hingga akhirnya mereka
dapat melanjutkan perjuangan setelah kepergian
Sarip Tambak Oso. Meskipun kontribusinya dalam
perlawanan terhadap Belanda mungkin tidak
sebesar pahlawan pada umumnya, semangat
perjuangannya secara tidak langsung menjadi
contoh teladan bagi pemuda pada masa itu, yang
kemudian melatarbelakangi pergerakan-
pergerakan selanjutnya.

Pada 1904, di Kabupaten Sidoarjo, terjadi
perlawanan rakyat sebagai respon terhadap
kebijakan pajak tanah yang sewenang-wenang.
Selama masa penjajahan, Belanda menerapkan
beberapa peraturan yang memaksa petani untuk
menanam palawija seperti jagung dan ubi kayu.
juga  dipaksa

menggunakan wefuku atau bajak model Hindu.

Selain  itu, mereka untuk
Rakyat kecil yang kurang memahami kebijakan
pajak tanah terpaksa harus membayar pajak atas
tanah mereka sendiri. Sarip Tambak Oso turut
bergabung dalam gerakan perlawanan yang
dipimpin oleh Kiai Kassan Moekmin. Pungutan
pajak yang dikenakan pada rakyat kecil sangat
membebani mereka, karena upah yang diperoleh
saat bekerja di ladang-ladang milik Belanda tidak
sebanding dengan pajak yang harus mereka bayar,
ditambah dengan pengeluaran untuk kebutuhan

sehari-hari mereka (Widodo dan Nurcahyo 2013).

180

Sarip Tambak Oso memilih perlawanan
non-konvensional dengan menolak membayar
pajak selama empat tahun dan melakukan aksi
gudang
pengiriman Belanda untuk kemudian dibagikan
kepada rakyat kecil (Herusatoto 1984, 177-178).
Strategi  Sarip dikenal sebagai bentuk

"perlawanan moral-ekonomis”, di mana Sarip

perampasan  hasil atau

pajak  dari

ini

bukan sekadar mencuri, tapi mengembalikan
kepada rakyat hak yang direbut oleh sistem
kolonial yang menindas (Anderson 1990, 122).
Aksi Sarip menolak dan menentang tagihan
pajak tersebut, ternyata berdampak buruk terhadap
reputasi figur Sarip Tambak Oso di mata penguasa,
namun Sarip terus melakukan perlawanan.
Pemerintah bahkan menawarkan hadiah bagi siapa
pun yang bisa mengalahkan Sarip, yang tidak hanya
dianggap sebagai penentang pajak, tetapi juga
sebagai  pengacau aparat
pemerintahan. Kejadian tersebut tidak terjadi
secara kebetulan. Saat Lurah Gedangan datang ke

rumah Sarip Tambak Oso untuk menagih pajak

dan pembunuh

dengan penuh emosi, terjadi pertengkaran antara
Sarip dan Lurah yang
menyebabkan kematian Lurah Gedangan. Hal
inilah yang membuat Sarip Tambak Oso menjadi
buronan pemerintah dan harus ditangkap. Ketika
Sarip Tambak Oso melarikan diri,

tersebut akhirnya

maka
dikeluarkanlah surat perintah penangkapannya.
Pada saat itu, dua pejabat pamong praja dari
pemerintah mencoba mengalahkan Sarip, seorang
pemimpin masyarakat yang berpengaruh di
Tambak Oso. Namun, mereka tidak mampu
mengalahkan Sarip dan akhirnya melarikan diri ke
Di
penganiayaan yang mereka alami kepada Mantri
(Mashuri dan Naila 2008). Setelah
menerima laporan tersebut, kemudian dilakukan

Sidoarjo. sana, mereka melaporkan

Polisi

upaya penangkapan Sarip dengan segera. Namun,
ketika rombongan lurah dan mantri polisi tiba di
Tambak Oso, terjadi pertarungan antara mereka
dengan Sarip. Merasa terdesak, Sarip berusaha
melarikan diri. Namun, Lurah Bargowo merasa
terancam oleh kegagalan upaya penangkapan
tersebut dan meminta bantuan kepada Paidi,
seorang jagoan dan pemuda yang menjadi kusir
dokar di desa Segoro Tambak.

Terkait perburuan Sarip Tambak Oso, ada
tiga media surat kabar Belanda yang terbit pada



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 173-184 | E-ISSN: 2443-0110

1912 dan memberitakan hal tersebut. Dalam surat
kabar pertama, yakni Het Nieuws Van Den Dag
Voor Nederlandsch-Indie’ yang memuat artikel
berjudul “ Uit Sidhoardjo” (Dari Sidhoardjo), yang
terbit 19 Januari 1912. Artikel
mengiinformasikan bahwa terdapat beberapa

tersebut

ketidaknyamanan yang cukup mengkhawatirkan di
distrik Gedangan. Pada waktu yang bersamaan
beberapa orang ditemukan meninggal dengan
kondisi yang tidak sewajarnya yaitu dimutilasi dan
ditemukan di jalan-jalan. Sehari sebelumnya
pembunuhan juga terjadi di kecamatan yang sama.
Lurah dari Desa Tambak Oso, bernama Haji Umar,
dipanggil ke wedono Gedangan dan ia pun pergi ke
sana. Ia juga ditemani oleh seorang polisi untuk
pergi panggilan Setelah
berdiskusi dengan pejabat pemerintah, keluarga

menepati tersebut.
Lurah tersebut tidak mendapatkan kabar apapun
sepanjang malam. Nahas, keesokan paginya
seluruh desa gempar akan munculnya dua sosok
mayat di sebuah sawah yang tidak lain yaitu mayat
Lurah Haji Umar dan mayat polisi desa.
Kondisinya tidak cukup baik yaitu dimutilasi dan
disayat-sayat hingga
terpotong. Polisi pun kemudian menyimpulkan

tenggorokannya hampir
bahwa tersangka pembunuhan ini adalah seorang
bajingan yang terkenal jahat yang bernama Sarip
Tambakrejo. Ia sudah
menciptakan banyak kriminalitas dan ditakuti oleh

dari Desa terkenal
penduduk. Selanjutnya penulis menceritakan
bahwa terjadinya hujan lebat yang mungkin akan
berpengaruh buruk pada perkebunan padi dan gula
yang sedang mendekati musim panen. Hal tersebut
dikarenakan pernah terjadi peristiwa yang tidak
ketika lebat

banjir melahap

mengenakkan hujan tersebut

menyebabkan dan semua
perkebunan padi dan tebu. Selain itu penulis juga
memberitakan bahwa akan berlakunya kereta api
kereta api baru yang digunakan untuk mengangkut
bahan pokok seperti gula, padi dan lain sebagainya.

Sarip tertangkap dan tertembak di bagian
dada kiri. Namun ia masih bisa melawan dengan
mengayunkan celuritnya. Meskipun demikian,
musuh yang dihadapinya terlalu banyak dengan
api. Tembakan terakhir
Sarip tidak bisa melawan

membuatnya tertangkap oleh pasukan Belanda.

membawa  senjata

membuat dan
Dengan kedua tangan dan kaki terikat diantara
batang bambu, Sarip diarak oleh pasukan Belanda

181

menuju ke pedopo Sidoarjo. Menurut laporan
Raden Adipati Panji Tjondronegoro II pada 30
1912, seorang perampok berhasil
ditangkap dan dilumpuhkan kemudian di bawa

Januari

menuju pendopo Sidoarjo dan dimakamkan di
tempat pemakaman terdekat (Tim Penelusur
Sejarah Sidoarjo 2006). Perampok tersebut tidak
lain juga memiliki keterkaitan dengan tragedi
peristiwa Gedangan pada 1904, yang berhadapan
langsung dengan pasukan militer dan ia merupakan
salah satu yang berhasil melarikan diri.

Sarip Tambak Oso telah mencapai tingkat
ketenaran yang tinggi dalam konteks pasca-
di Istilah "postkolonial”
mengacu pada periode setelah kolonialisme, tetapi
dalam konstruksi postkolonial di Indonesia, Sarip

kolonial Indonesia.

dianggap sebagai tokoh yang signifikan dalam
perlawanan terhadap Belanda. Dalam konteks ini,
makna postkolonial tidak hanya terbatas pada sisa-
sisa dominasi kolonial di bekas wilayah jajahan,
tetapi juga pada
antikolonial dan keheroikan yang dikaitkan dengan

menekankan pandangan
semangat patriotisme. Oleh karena itu, popularitas
Sarip dalam wacana postkolonial di Indonesia tidak
dapat dipisahkan dari perannya yang penting
sebagai yang
kemerdekaan Indonesia dari penjajahan Belanda.

pahlawan berjuang  untuk
Jika keheroikan Sarip dibandingkan dengan narasi
pahlawan utama yang sudah mapan, hal ini
menghadirkan pandangan 'sejarah’ yang tidak
hanya berguna untuk memahami sejarah yang telah
ditulis, tetapi juga dapat memberikan perspektif
manusiawi yang lebih kritis terhadap konsep
kepahlawanan itu sendiri.

Implikasi historis dan sosiologis dari
fenomena Sarip Tambak Oso ini, antara lain; (a)
dari heroisme ke legenda sosial. Artinya Sarip
menunjukkan bagaimana tokoh dari kelas
(rakyat bawah) dapat menjadi
representasi simbolik dari kesadaran kolektif
terhadap ketidakadilan struktural (Scott 1985, 28-
33). Ia bukan sekadar tokoh historis, tetapi juga
mitos sosial-politik yang mengekspresikan kritik
terhadap struktur kekuasaan kolonial Belanda; (b)
kritik terhadap sistem agraria. Artinya, Sarip

subaltern

menjadi bagian dari sejarah resistensi terhadap
sistem agraria kolonial, sebagaimana dibahas oleh
Sartono Kartodirdjo, bahwa perlawanan petani
bukan sekadar ekonomi, tetapi juga bersifat



Muhdi dan Eva Nur Rachmawati (Politik Agraria Kolonial dan Perlawanan Sosial di Jawa Timur )

ideologis sebagai bentuk penolakan terhadap
hegemoni asing dan elit lokal yang bersekutu
dengan kekuasaan (Kartodirjo 1966, 58-59).

Dari beragam fenomena tentang perjuangan
Sarip Tambak Oso, perannya melawan kolonial
Belanda dan manfaatnya bagi masyarakat kecil ini
tentu memiliki implikasi teoretis, jika dikaitkan
dengan teori Ralph Linton, yaitu status sosial
adalah posisi seseorang dalam struktur masyarakat,
sementara peran adalah seperangkat hak dan
kewajiban yang menyertainya. Setiap individu bisa
memiliki status yang ditentukan (ascribed status)
atau status yang diperoleh (achieved status), dan
peran-peran  tersebut mempengaruhi cara
bertindak dan diharapkan oleh masyarakat (Linton
1936, 113-120). Dalam konteks teori ini, ascribed
role (peran yang melekat) adalah Sarip dilahirkan
dalam lingkungan masyarakat petani dan rakyat
kecil yang tertindas oleh kebijakan kolonial yang
juga mewarisi posisi sebagai bagian dari kelas
bawah yang dieksploitasi. Adapun achieved role
(peran yang diperoleh) yaitu membangun peran
sebagai tokoh perlawanan dan pencuri pajak demi
rakyat (mirip konsep Robin Hood), dan peran ini
bukan diwarisi, tetapi dipilih dan dibentuk oleh
tindakannya sendiri. Adapun role conflict (konflik
peran) dari fenomena ini adalah bahwa Sarip
mengalami konflik antara ekspektasi pemerintah
kolonial (sebagai rakyat taat pajak) dengan
ekspektasi kecil (sebagai
pemberontak  terhadap

rakyat

komunitas
pelindung  dan
ketidakadilan). Namun demikian, role expectation
vs role performance dari fenomena ini adalah

bahwa
kepatuhan, tetapi Sarip justru menolak pajak dan

pemerintah  Belanda mengharapkan
menjarah hasil pajak untuk dibagikan ke rakyat
kecil. Perilaku ini menunjukkan deviasi peran yang
disengaja dan terarah. Dengan demikian, peran
Sarip Tambak Oso tidak statis, melainkan dinamis
dan politis, yang dimobilisasi sebagai bentuk
resistensi terhadap struktur kekuasaan kolonial.
Dalam hal ini, peran menjadi alat perjuangan kelas.

Simpulan

Kajian ini menegaskan bahwa politik agraria
kolonial Belanda di Jawa pasca pemberlakuan
1870 tidak dapat

liberalisasi  yang

Undang-Undang Agraria
dipahami

sebagai proyek

182

membebaskan petani dari belenggu eksploitasi
negara, melainkan sebagai transformasi strategi
kekuasaan kolonial Belanda dalam mengontrol
tanah, tenaga kerja, dan surplus pedesaan. Melalui
doktrin domein verklaring, negara kolonial
menempatkan dirinya sebagai pemilik utama
tanah, sementara masyarakat pribumi direduksi
menjadi pemilik simbolik yang kehilangan kendali
nyata atas tanah sebagai sumber penghidupan
mereka. Pengakuan formal terhadap kepemilikan
individual justru berjalan seiring dengan
komodifikasi tanah desa, penguatan hukum
kolonial, serta penetrasi kapital swasta melalui
skema erfpacht. Dalam konteks Jawa, kebijakan ini

kolektif

berbasis adat dan menggeser relasi agraria desa ke

mempersempit ruang kepemilikan
dalam mekanisme pasar kolonial yang sangat
timpang, sehingga tanah tidak lagi berfungsi
sebagai ruang hidup komunal, melainkan sebagai
instrumen akumulasi ekonomi kolonial.

Lebih jauh, kajian ini menunjukkan bahwa
kebijakan pajak tanah kolonial merupakan elemen
kunci yang memperdalam ketimpangan sosial-
ekonomi di tingkat desa. Pajak tanah tidak berdiri
sebagai instrumen fiskal yang netral, melainkan
bekerja sebagai mekanisme kekuasaan yang
mengikuti dan sekaligus mereproduksi stratifikasi
sosial pedesaan. Elite desa dan tokoh lokal relatif
terlindungi dari kewajiban kerja dan pajak berat,
sementara petani kecil (sikep) dan kelompok tidak
bertanah (bujang) menanggung beban fiskal
berlapis, dalam bentuk pajak tunai (/andrente),
kerja wajib, dan pungutan informal. Di wilayah
Jawa Timur, khususnya di Surabaya bagian timur
dan Sidoarjo, struktur ini berkelindan dengan
ekspansi industri gula dan perkebunan tebu, yang
mendorong alih fungsi lahan, penjualan tanah
serta

secara  paksa, petani,

ketimpangan akses terhadap irigasi dan sumber

proletarisasi

daya agraria. Dengan demikian, pajak tanah hanya
berfungsi sebagai alat redistribusi terbalik yang
mengalirkan surplus dari desa ke negara kolonial
dan kapital swasta, sekaligus memperlebar jurang
sosial di tingkat lokal.

Dalam konteks agraria yang
timpang inilah, maka tindakan Sarip Tambak Oso,

struktur

yang dikenal dalam ingatan kolektif sebagai
‘pencuri untuk rakyat’, dapat dipahami secara
historis dan sosiologis sebagai bentuk perlawanan



Jurnal Sejarah Citra Lekha, 10 (2) 2025: 173-184 | E-ISSN: 2443-0110

sosial terhadap rezim agraria kolonial. Artikel ini
berargumen bahwa aksi Sarip menolak membayar
pajak, merampas hasil pajak kolonial, dan
membagikannya kembali kepada rakyat miskin
tidak dapat direduksi sebagai
individual, melainkan merupakan perlawanan
terhadap yang
memisahkan kepemilikan hukum tanah dari

keadilan Sarip  tidak

mengartikulasikan perlawanan melalui bahasa

kriminalitas

moral-ekonomis sistem

ekonomi masyarakat.
politik formal, tetapi melalui tindakan langsung
yang berangkat dari pengalaman kolektif rakyat
desa yang tercekik oleh pajak dan kehilangan
kontrol atas tanah mereka sendiri. Dalam kerangka
teori everyday forms of resistance, tindakan Sarip
ini merepresentasikan agensi subaltern yang
menantang hegemoni kolonial secara praksis dan
simbolik, sekaligus memulihkan moral economy
komunitas pedesaan. Oleh karena itu, Sarip
Tambak Oso tidak hanya penting sebagai figur
lokal tetapi sebagai
representasi sejarah sosial perlawanan agraria, yang

atau legenda rakyat,
memperlihatkan bahwa konflik kolonial di Jawa
berakar kuat pada persoalan tanah, pajak, dan
keadilan hidup rakyat kecil.

Secara keseluruhan, artikel ini menegaskan
bahwa politik agraria kolonial Belanda di Jawa
merupakan rezim kekuasaan yang kompleks dan
paradoksal, yakni mengklaim adanya liberalisasi,
tetapi justru memperdalam dominasi; mengakui
kepemilikan tanah, tetapi mencabut akses
ekonomi; serta menata desa melalui hukum dan
pajak, namun melahirkan resistensi sosial yang
berlapis. Dengan mengintegrasikan analisis
kebijakan agraria kolonial dan perlawanan sosial
Sarip Tambak Oso, maka aertikel ini tidak hanya
mengisi celah penelitian antara studi agraria dan
legenda rakyat, tetapi juga menunjukkan bahwa
legenda sosial dapat dibaca sebagai arsip sejarah,
yang ketidakadilan

struktural sekaligus daya hidup perlawanan rakyat

merekam  pengalaman

desa dalam menghadapi kolonialisme.

Artikel ini memberikan implikasi teoretik
penting bagi kajian agraria kolonial dan studi
perlawanan sosial. Pertama, temuan penelitian ini
memperkuat kritik terhadap paradigma liberal
kolonial dengan menunjukkan bahwa pengakuan
formal kepemilikan tanah pasca kebijakan
Agrarische Wet 1870 tidak identik dengan keadilan

183

agraria, melainkan berfungsi sebagai mekanisme
baru dominasi struktural melalui hukum dan pajak.
Kedua, kajian ini memperluas teori perlawanan
James C. Scott dengan menunjukkan bahwa
resistensi tidak hanya hadir dalam bentuk tindakan
tersembunyi, tetapi juga dapat termanifestasi
sebagai aksi simbolik-redistributif yang dilegitimasi
secara moral oleh komunitas. Ketiga, melalui
penerapan teori peran Ralph Linton, artikel ini
menegaskan bahwa peran sosial aktor subaltern
bersifat dinamis dan politis, di mana Sarip Tambak
Oso merekonstruksi statusnya dari subjek pajak
kolonial menjadi agen perlawanan kolektif.
dapat

diposisikan sebagai sumber analisis teoretik sejarah

Dengan  demikian, legenda rakyat

sosial, bukan sekadar artefak budaya.
Referensi

Abdurrahman, Dudung. 2011. Metode Penelitian
Sejarah Islam. Yogyakarta: Ombak.

Anderson, Benedict. 1990. Language and Power:
Exploring Political Cultures in Indonesia.
Ithaca, NY: Cornell University Press.

Andreas, Ricco, Luthfi Kalbu Adi, dan Sri Sulastuti.
2019. “The
Implementation of Agrarian Reform in
Indonesia.” FIAT JUSTISIA13 (2): 101-
114.
https://doi.org/10.25041 /fiatjustisia.vl3n
02.1565

Bayu Wibisono, Aryo. 2024. Sarip Tambak Oso:
Dekonstruksi Cerita Sarip Tambak Oso
melalui Fotografi dan Tipografi. Disertasi

Institut

Effect of Colonialism on

Pascasarjana, Seni Indonesia
Surakarta.

Chijs, J. A. van der. 1890. “Bijdragen tot de
Geschiedenis van het Inlandsch Onderwijhs
in Nederlandsch-Indié.” 385-407.

Dobbin, Christine. 1983. Islamic Revivalism in a
Changing Peasant Economy: Central
Sumatra, 1784-1847. London: Curzon
Press.

Galudra, G., dan M. Sirait. 2009. “A Discourse on
Dutch Colonial Forest Policy and Science in
Indonesia at the Beginning of the 20th

Century.” International Forestry Review11

(4).



Muhdi dan Eva Nur Rachmawati (Politik Agraria Kolonial dan Perlawanan Sosial di Jawa Timur )

Herusatoto, Budiono. 1984. Simbolisme dalam
Budaya Jawa. Yogyakarta: Hanindita.
Kartodirdjo, Sartono. 1966. The Peasants’ Revolt
in Banten in 1888: Its Conditions, Course

and Sequel. The Hague: Martinus Nijhoff.

Kartodirdjo,  Sartono.  1984. Pemberontakan
Petani Banten 1888. Jakarta: Pustaka Jaya.

Kartodirdjo, Sartono. 1999. Pendekatan Ilmu
Sosial dalam Metodologi Sejarah. Jakarta:
Logos Wacana IImu.

Kurniawan, Hendra. 2014. “Dampak Sistem

Paksa  terhadap
Perekonomian  Petani  Jawa
1870.” Jurnal Socia 11 (2): 163-172.

https://doi.org/10.21831/socia.v11i2.5301

Wardhani, Jihan Kusuma. 2019. “Dramaturgi
Ludruk Karya Budaya Mojokerto Jawa
Timur Lakon Sarip Tambak
Oso.” SATWIKA: Jurnal Kajian Budaya dan
Perubahan Sosial3 (1):27-42.
https://doi.org/10.22219/satwika.v3i1.8680

Mashuri, dan Naila N. 2008. Peran Ibu dalam

Cerita Sarip Tambak Oso. Sidoarjo: Balai Bahasa

Surabaya.

Moll, J. P. A. C. van. 190S. De Onlusten in
Sidhoardjo (Mei 1904). Archief Java Suiker
Industrie.

Mustaqiem. 2014. Perpajakan dalam Konteks
Teori dan Hukum Perpajakan di Indonesia.
Yogyakarta: Buku Litera.

Dinamika
1830-

Tanam

Nabil Athoillah, Muchammad. 2024.
“Nasionalisme  Tambak Oso dalam
Perspektif ~ Sejarah.”  Dalam Prosiding

Konferensi Nasional Mahasiswa Sejarah
Peradaban Islam (KONMASPI),vol. 1.

Novita, Esther. 2023. “Hukum  Politik
Agraria.” Court Review: Jurnal Penelitian
Hukum3 (2): 11-16.

https://doi.org/10.69957/cr.v3i02.679
Onghokham. 2002. Runtuhnya Tradisi: Esei-esei
Sejarah Sosial. Disunting oleh Harsya W.
Bachtiar. Jakarta: LP3ES.
Reid, Anthony. 2003. “War, Peace and the Burden

of History in Aceh.” Asian Studies
Review27 (3): 301-314.
https://doi.org/10.1080/14631360420002
59761

184

Ricklefs, M. C. 2008.A History of Modern
Indonesia since c.1200. Edisi ke-4. Stanford,
CA: Stanford University Press.

Scott, James C. 198S5. Weapons of the Weak:
Everyday Forms of Peasant Resistance. New
Haven, CT: Yale University Press.

Shiraishi, Takashi. 1990.An Age in Motion:
Popular Radicalism in Java, 1912-1926.
Ithaca, NY: Cornell University Press.

dan Sudrajat. 2019.
“Penerapan Agrarische Wet (Undang-
Undang Agraria) 1870.” HISTORIA7 (2):
159-174.
https://doi.org/10.24127 /hj.v7i2.2045

Stoler, Ann Laura. 1985. Capitalism and

Confrontation in Sumatra’s Plantation Belt, 1870-

1979. New Haven, CT: Yale University Press.

Joko, dan Niko 2018.

“Pembangunan Karakter Kearifan Legenda

Shomad, Masyrullahus,

Susilo, Fediyanto.
Sarip Tambak Oso bagi Generasi.” Jurnal
Abadimas Adi Buana?2 (1): 21-27.

https://doi.org/10.36456/abadimas.v2.i1.a1618

Taylor, Jean Gelman. 2003. Indonesia: Peoples

and Histories. New Haven, CT: Yale

University Press.

Penelusur Sejarah Sidoarjo. 2006. Jejak

Sidoarjo: Dari Jenggala ke Suriname.

Tim

Sidoarjo: lkatan Alumni Pamong Praja
Sidoarjo.

van Deventer, C. Th. 1866. Bijdragen tot de Kennis
van het Landelijk Stelsel op _Java. Vol. 2. ’s-
Gravenhage: Martinus Nijhoff.

van der Kroef, Justus M. 1951. “Indonesia and the

Origins of Dutch Colonial
Sovereignty.” The Far Eastern Quarterly 10
(2): 151-169.

https://doi.org/10.2307/2049094
Wahid, Abdul. 2021. Politik Perpajakan Kolonial
di Indonesia: Antara Eksploitasi dan
Gadjah Mada

Resistansi.  Yogyakarta:
University Press.

Widodo, Dukut Imam, dan Henri Nurcahyo.
2013. Sidoardjo Tempo Doeloe. Surabaya:
Dukut Publishing.

Wardani, Widyarini Indriasti. 2018. “Kepemilikan
Hak Atas Tanah dalam Kerangka Politik
Hukum Agraria Nasional.” Jurnal Hukum

dan Dinamika Masyarakat15 (2): 147-156.



